

طالبين تحق اور بتغيين إسلام ك ليصوى بابات



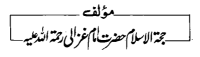
-جمة الاسلام حضرت لما غزالي رحمة الأ

طالبین جقّ اور بتغین ک لام کے پیچھوسی الیات













نام كتاب :---- خطبات غزال . ..... حضرت الم عزالى رحمة التدعليه مترجم : \_\_\_\_\_ ڈاکٹر سیدعام گیلانی \_\_\_\_ جرلاتی سامواء نائتر : \_\_\_\_\_ مشبيه برادرز اردد بازارلام در پرزمرد : \_\_\_\_ بار الامور قريب ، ج 15 روييه

🕁 مدقہ د زکوۃ کے بارے میں پانچ اہم ٣ بدايات ۲۸ ۸ (٣) روزه 11 9 اروزہ ہر اتنے اجر و تواب کے اسباب ۳۱ ŀ ا مقدار کے اعتبارے روزہ کے درجات ۳۲ • التيار بي التيار بي روزه كي اقسام ٣٣ 1+ 2, (m) ٣٣ a الله شريف الله شريف \*\*\* ۳ محادث ج ميں حکت 20 ۲ (۵) تلاوت قرآن حکيم ۳۸ 🛧 تلاوت قرآن حکیم کے ظاہری آداب ۳۸ ٣ الله تلاوت قرآن حکیم کے باطنی آداب ۳۹ w (۲) مروقت ذکرالی ۳٣ í٩ (2) طلب طال 64 12 اللہ تقویٰ کے جار درجات ٣٦ 19 ا دنیا میں چھ قتم کے آدمی 52 (٨) حقوق العباد ۵۵ 22 🚓 تحلوق کے حقوق کی بجا آوری کے لئے ٢٢ ۵۷ بدايات ۲۲ 🔬 متعلقین کے حقوق ٦ť \*\* 🕁 رشتہ داروں کے حقوق ٣ ٢۵ اللہ موں کے حقوق 11 ۲٦ 🖈 يوي کے حقوق ٣ 14 اسلامی بھائی بتانے کی فضیلت ۳۳ ۲2 (۹) امر بالمعروف و نهى عن المنكر 44

ا- فهرست ۲۔ عرض مترجم ۳۔ ابتدائیہ ہ۔ توحید کے دس اصول (۱) الله عز وجل کی ذات مبارک (۲) الله عز وجل کی ذات تقدیس (۳) اللہ عز وجل کی قدرت (۳) الله عز وجل کاعلم (۵) الله عز وجل کا اراده (۲) الله عز وجل کی ساعت اور بصارت (۷) الله عز وجل کا کلام (۸) الله عز وجل کے افعال (٩) يوم آخرت (۱) نبوت () اس باب کی ضروری ہدایات ۵ ۔ اعمال خاہری کے دس اصول (). نماز 🖈 نمازے قبل دخو کی تگہداشت الأرك جمله اركان كى ادائيكى الم نماز کی روح کا خیال رکھنا (۲) زکوة مدقه اور خیرات 🖈 اعلیٰ درجہ الم متوسط درجه ادنى درجه martat com

\* كنابكارول - ممل جول ركمنا كيا : سا(٢) غمير 68 ۲۱ 🔂 خعبه کاعلاج ے؟ -اكر ميلغ كى بات كى لوگ پرداد نه كريں سلا (٣) حسد 44 ۲۷ 🟠 حبر کاعلاج (+ił این ایداء کے قوی اندیشہ کے بادجود من احد کے بارے میں ضروری جدایات ہت کرنا متح ہے ۔ × ۲ (۵) کل 44 الله مبلغ کی خوبیاں ۸ ا الم کیا مال فرموم شے ہے؟ H2 🖈 کیا مبلغ کاعالم باعمل ہونا ضرور تی ہے؟ الله مردرت ادر کفایت کی حقیقت 2• H-A (۱۰) انټاع سنت 🖈 مال کو مثل ددا سمجمو 4 **ii**+ اتاع سنت کے فائدے 🖈 بخل کی جد 4 M الم عبادات مي بلا عذر اتباع سنت ترك 🕁 کل کا علاج H. کرنا کفر خفی ہے (۲) شرت سے محبت 2۵ W? · اسباب کى ضرورى بدايات الم حب جاد ادر حب مال من فرق ۷۲ 10 🕸 شهرت کی عمر ۲۔ اخلاقیات کے دس اصول In t ٨• 🖈 🛛 تعریف میں لذت کی دجوہات (I) زیادہ کھانا اور پین بحرف کا لاچ 112 ٨. الم حب مح كاعلاج 🖈 بھوک کے فائدے ĸ٨ A (2) دنیا کی محبت ا مقدار طعام کے لحاظ سے درجات **#**\*\* ٨٣ 🖈 کیا دو محبتیں اکٹھی رہ سکتی ہیں؟ اللہ کھانے کے اوقات IT \*\* 🖈 دنیا کے بارے میں ایک شیطانی دسوںر الله بن طعام کے درجات rr ٨٣ (۸) کلبر الله ما لکین اور مبلغین کے لئے 111 الله تکبر کی وجوہات اور ان کا علاج خصوصي بدايت \*\* ٨٣ (٩) خود يندي (۲) کثرت کلام اور فضول کوئی ۳٣ ٨٦ الله خود پندی اور تمبر می فرق الال اور تاريخ وغيره كا مطالعه 111 \*\* ال از ے کیا مراد ہے؟ 🖈 زمان کی آفتی 100 ٨2 الله خود بسندي كاعلاج 🖈 مڻ ٻ بچ کي تدجر 10 44

marfat.com Click For More Books

۵

🛠 اعمال صالح بر نازال ہونے کا علاج ۳۷ 🛠 بداخلاقی کی تشخیص 104 ۱۳۸ 🟠 دنیا کی محبت کا علاج (۱) رماکاری 11+ 🛧 یہ سوچ کر غافل رہنا کہ اللہ عز وجل 🖈 ریا کی قتمیں کریم ہے 🛧 رہا کے حرام ہونے کی وجوہات FIL 177 ۱۳۳ 🏠 ایک شیطانی فریب nr. 🛧 مختلف عمادتوں میں رہا کے درجات 🔝 غیب پر ایمان و یقین حاصل کرنے کا 🛧 رما کی آمیزش دالی عمبادت کے درجات ۳۳۳ طريقه 🖈 رہائے جلی و خفی M r۵ 🖈 ردح انساني کي حقيقت 🖈 ریا کی صورتیں 111-۳z 2- اصلاح قلب کے دس اصول 112 179 🛧 ريا کا علاج () توبه ٢Z الله فوف ذامت كاعلاج 10. 🕁 خبيرانياني اور خصائل مد کا تعلق 🖈 حرص و طمع کا علاج PHA. 10+ 🕁 کوئی انسان کسی وقت بھی گناہ سے 🖈 عبادت کو مخفی رکھنے کے فائدے 101 خابی نہیں 🕁 اظہار عمادت بعض جگہ مفد ب 12+ 101 🚓 توبه کی قبولیت کب مفکوک نه رہے گی؟ ایما ال ریا کے اندیشہ سے معمولات ترک نہ 🕁 مرض غفلت کرنے چاہئیں 121 101 🖈 توبه نه کرنے کی دجوہات اور اسباب کی ضروری ہدایات 60 ان کے علاج 125 🖈 میرت کے اعضاء í۵۵ الله كبيره كنامون ت توبه -IZZ الله قوت علمه کا حسن ۵۵ (۲) خوف 129 الله قوت غنب ادر شموانیه کا حسن i۵٩ 🚓 خوف کی حقیقت اور حاصل کرنے کا í۵٩ 🖈 قوت عدل کا حسن 129 طريقه 🕁 قوت غسبه کا اعتدال 101 الم ازياده خوف مجمى نقصان ده ب 1.... اعترال 👌 🕁 62 🛧 جوانی میں خوف اور برمانے میں رجا کا 🐼 قوت عقل کا اعتدال b۷ 14+ غلبه يغيرب 10.4 🛧 پداخلاتیوں کا علاج 🖈 رجا اور ہوں میں فرق 1.4+ 🖈 حسن خلق کے مراتب اور ίΔ٨ martat cóñ Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

۱۸۳ 🛧 اخلاص نیت (۳) زېر . **\***/•\*\* ابد شرح العدور کی علامت ہے ۱۸۳ 🛧 صدق \*\*\* (۷) توکل 🕁 مراتب زبد اور مدت طعام i٨۵ ria الم مراتب زبد اور مقدار طعام الله توكل ب كيا مرادب؟ ۱۸۵ ria. 🖈 مراتب زبد اور جنس طعام 🔂 اراكين توكل 180 110 الباس اور زبد کے درجات الم مغبوط اور كمزور دل لوكون كا توكل 144 \*\*\* اللہ مکان اور زہد کے درجات (۸) محبت 172 111 الم مركا سامان اور زبد ك درجات 🖈 محبت کے امہاب 10.0 \*\*\* الدول کی محبت اختیار کرد 🖈 محمت کا ادنیٰ درجہ 114 111 الله خدرجات ۱۸۹ 🏫 محبت اللي MYZ. 🖈 زہد کے اسباب ۱۹ (۹) رضا پر قضا 119 🖈 زبد اور فقر میں فرق ۱۹۲ 🛧 رضاکا اتکار 119 س<sup>ر</sup>(۳) مبر الليف ير رضاكي عقلي وجوبات iar' \*\*\* الله مبر الماد مراد ب؟ ام بالمعروف ترک بنه ہو 140 110 🖈 🛛 مبرکے درجات الم كيادعا مانكنايا تدبير كرنا چحو ژديا جائے؟ 190 172 انان برحال من مبر كامخاج ب ١٩ - (١) فكر موت 119 سا(۵) شکر 🖈 موت کی ہولناکی 7++ 10+ انتاع سنت اور مجوب کے جلوے ۲۰۲ 🔝 فکر موت کس طرح ممکن ہے \*\*\* الله خلاف شرايعت امور بھی كفران نعمت <sup>®</sup> اس باب کی ضروری مدایات rer ی بن اصلاح قلب اور حب دنیا 101 (۲) اخلاص اور صدق 1.44 الم محاسبه لغس اور مراقبه کی کیفیت \*\*\* 🕁 نيت 🖈 النس كترى طرح ب-100 🖈 محدين بيضے دقت سات كاموں كى 🖈 مباح کام میں نیت

> marfat.com Click For More Books

عرض مترجم

جمعة الاسلام حضرت المام غزالی رحمتہ الله علیہ کی شخصیت کی تعارف کی محمان میں۔ آپ رحمتہ الله علیہ نے ایک سوے زائد کت تحریر فرائیں جو ان کی زندگی ہی میں شہرت حاصل کر تمکی لیکن وقت گزرنے کے ساتھ ساتھ ان تصانیف ش سے تیچھ تایاب ہوتی چلی گئیں۔ ایک ترایوں میں سے ایک "الاوصن للفؤالی" بھی ج جس کا ایک تعلی نود کانی کو شش کے بعد میں حاصل کرنے میں الحمد لله کامیاب ہوا۔ اس کے مطالعہ کے بعد اندازہ ہوا کہ اس کتاب کے ترجے کی ممارے عربی زبان سے ناداقف اسلامی بین بھائیوں بالخصوص مبلغین کو کس قدر ضرورت ہو حتی ج قدا ایک مال تحل میں نے اس تایاب کتاب کا ترجہ شروع کیا جو اب آپ کے سامنے ج۔ انشاء اللہ تعالی مبلغین اسلام اس کتاب کے مطالعہ کے دوران سے محصوس کریں گر مولیا حضرت امام غزالی رحمتہ اللہ علیہ نے سے مایات پر مشتمل چالیس خطابات ان کی کے لئے ارشاد فرائے ہیں۔

سائی بی میں ان تمام احباب بالخصوص استاذ العلماء شخ الحدیث حضرت مولانا عبد الرشید سالوی القادری دامت برکا تم العالیہ کا تمہ دل سے شکر گذار ہوں جنوں نے اس سلسلہ میں خصوصی توجہ فرمانی۔ دعا ہے کہ اللہ تعالیٰ ان کے اس تعادن ادر مجھ ماقص بندے کی اس کو شش کو قبول فرمائے اور ہم مب کو اس غزائی گلدیتے سے اپنی اپنی قسمت کے پھول نچن کر دلوں کو معطر کرنے کی توفیق عطا فرمائے۔ آمین بچاہ النبی الاہمن صلی اللہ علیہ و سلم مراح رضان السارک ساتھ

بهار ۲ 679 علامه عالم فقرى كمكمة نو ک<sub>ا</sub>نج روحاني وظا روحاليء . داد کار قرآنی دخيراعم برادر به بی ارددبازار- لاهو کا

### ابتدائيه

اللہ عزّ و جلّ کے نام سے شروع کرنا ہوں جو رحمٰن اور رحیم ہے

تمام تعریفیں سارے جانوں نے روردگار کے لئے ہیں۔ اتنی تعریفیں کہ جو مقامل ہوں اس کی نعتوں کے اور اس کی ہر زائد شدہ نعت کے لئے کانی ہوں اور درود و سلام ہو اس کے رسول پر جن کا نام مایی اسم ترامی محمد صلی اللہ علیہ وسلم ہے اور آپ ملی اللہ علیہ وسلم کی آل پر اور تمام صحابہ ترام رضوان اللہ اعمدین پر اور اچپی عاقبت ہے ان لوگوں کے واسطے جنوں نے اپنی زندگیوں کو سیّد الرسلین وا کمتتین صلی اللہ علیہ وسلم کی تابعداری میں سنوارا۔

ہم قرآن کے متعلق کتاب الجواہر کی تیری قتم کے متعلق تحریر کر چکے ہیں جو کہ جبتہ الاسلام حضرت غزالی رحمتہ اللہ علیہ کی تصنیف ہے اور یہ ہم نے ان کی اجازت کے بعد لکھا ہے' چونکہ انہوں نے فرایا ہے کہ جو چاہے اے لکھ سکتا ہے اور انہوں نے اس کا نام "کتاب الار بعین ٹی اصول الدین" رکھا ہے ای کو "**الاد سعن للغذائی**" بھی کہا جاتا ہے۔ ان کی سے کتاب علوم و اعمال کی طرف منتم ہے اگر علوم کو لیا جائے تو ان علوم کا ماحصل دس اصول ہیں اور اگر اعمال کو لیا جائے تو ان کی تقسیم ظاہر اور باطن کی طرف ہوتی ہے۔

ب فک اعمال فاہرہ کا داردمدار دس اصولوں پر ہے جبکہ اعمال با منہ دو شاخوں پر مشتل ہے۔

() اعمال با دند کی کیلی تسم معات بر ے اجتناب بے جن کے اجتناب ے دل پاکیزہ ہو تا ہے اور ان معات بر کا رجوع بھی دس اصول کی طرف ہو تا ہے۔ (۲) اعمال با دند کی دو سری تسم اجھے اخلاق اور معات کو اختیار کرتا ہے جن سے دل مرتن ہو تا ہے۔ ان انچھ معات کا رجوع بھی دس اصول کی طرف ہے۔ وہذا داخص ہوا کہ چار قسمیں جی اور ان چاروں میں سے ہر ایک کی دس شاخیں جی۔ جن سے چالیس اصول سامنے آئے ہیں۔ اب ہم ان چالیس اصولوں کے بارے میں مجمد الاسلام رحمت ایک ملی کہ ایک ہیں میں میں معالی کی دس

توحید کے دس اصول

الله عزّ وجلّ کی ذات مبارک:-

تمام تعریسی اللہ عر و جل کے لیے میں جس نے پچان کرائی اپنے بعدول کی اپنی کتاب میں جو نبی مرسل صلی اللہ علیہ وسلم کی زبان مبارک پر نازل کی گئی کہ ب محک واحد ہے۔ اس کا کوئی شریک نہیں ہے۔ وہ بے نیاز ب اس کی کوئی صد شیں ہے۔ وہ ایک ہے اس کا کوئی نہم قرین نہیں اور سے کہ وہ قدیم ہے اس کا کیڈز نہیں وہ ازلی ہے اس کا وقت ابتداء نہیں۔ ہیشہ رہنے والا ہے اس کی آخرت نہیں واتم ہے اس کی اِنتا نہیں' ہیشہ بزرگ کی صفتوں سے موصوف رہا ہے اور ہیشہ رہے گا۔ زبانوں کا گزرنا اے ختم نہیں کر سکتا اور وقت کا آنا جانا اے ختلی نہیں کر سکتا بلکہ وہ تو اول ہے آخر ہے اندر ہے باہر ہے۔

(٢) الله عزو جل كى ذات كى تقديس :-

اللہ تعالیٰ جم نمیں ہے جس کی تصویر کش کی گئی ہو اور نہ تی وہ جوہر محدود ہے۔ اجمام کی طرح وہ تقدیر کا مختاج نمیں اور نہ تی وہ جسوں کی طرح انقسام اور تجزیح کو قبول کرا ہے۔ نہ تی وہ جوہر باکہ اس میں جوہر محکانہ پکڑیں اور نہ تی وہ جن ہے کاکہ اس میں اعراض سا جائیں بلکہ اس کی طرح کوئی موجود چڑ نمیں اور نہ ہی کوئی چڑ اس کی طرح ہے اور نہ تی وہ کی چڑ کی طرح۔ اور عام جسوں کی طرح اس کی کوئی چڑ اس کی طرح ہے اور نہ تی وہ کی چڑ کی طرح۔ اور عام جسوں کی طرح گھرتی چی اس کی طرح ہے اور نہ تی اس کی (دائری) قطر چی اور نہ تی اس کو جبتیں گھرتی چی اور تمام آسان بھی اے گھر نمیں کتے اور وہ (ذات باری تعالیٰ) عرش پر ای طرح تشریف فرما ہے جس طرح کہ اس نے قرآن تکیم میں فرمایا ہے (تم الستوی علی العرش) اور جو متی مراد لیا وہ سے بہ کہ ایسا بیٹھنا جو خصراؤ کھراؤ ساؤ اور نظ رکانی سے پاک ہے اور ہے کہ عرش نے اسے این ای مراز کہ عرش اس کا کوئی ہے ای کہ اور ہو متی مراد کیا وہ سے جس کہ ایسا جو محمراؤ کھراؤ ساؤ اور اس کانی سے پاک ہے اور ہے کہ عرش کے اسے این دی میں ایک عرش

Click For More Books

11

ہوتے ہیں اور اس کے قبضہ قدرت میں ہیں اور دہ نہ صرف عرش کے اور ہے بلکہ ہر چر کے اور حتی کہ ہر رائی کے دانے اور ہر خاک کے ذرب کے اور اس کی ان اشیاء پر فوقیت د برتری کم د میش نمین موتی ادر اس کی مرچز یر برتری آسان ادر عرش کی برتری سے کم نمیں بلکہ وہ عرش پر ایسے ہی درج پر برتری رکھتا ہے جیے کہ رائی کے دانے پر برتری رکھتا ہے اور اس اعتبار سے وہ ہر موجود چیز کے قریب ہے۔ وہ بندے ہے اس کی شہ رگ ہے بھی زیادہ قریب ہے دہ ہر چیز کو دیکھنے والا ہے کیونکہ اس کا قرب اجمام کے قرب کی طرح نہیں ہے جس طرح کہ اس کی ذات جسموں کی ذاتوں کی طرح نہیں ہے' وہ کمی چیز میں نہیں سا یا اور نہ ہی اس میں کوئی چیز ساتی ہے دہ اس بات سے برتر بے کہ اسے کوئی جگہ کھیر لے اور اس بات سے پاک بے کہ اے کوئی زمانہ محدود کر دے بلکہ دہ تو زمان و مکان کی پیدائش سے قبل بھی تھا اور اب بھی ای طرح ہے جس طرح کہ پہلے تھا۔ وہ این تمام تجلیاتی صفات کے ساتھ این مخلوقات پر ظاہر ہے اور اس کی ذات کے سوا دیگر صغات کی طرح اس کی صفت میں بھی کوئی شریک نہیں وہ تغیر اور انقال ے باک ہے۔ اے حوادث زمانہ بے نقاب نہیں کر سکتے اور نہ ہی اے عارضات خلام کر کتے ہیں بلکہ وہ تو اپنی بزرگی ک مغتوں میں ہر زدال سے پاک ادر اپنی مغابت کمال میں ہر اضافی پیچیل سے پاک ہے۔ اس کی ذات ازروئے عقل موجود ہے اور ازروئے عیون و ابصار دیکھی گئی ہے۔ صرف ان پر نعمت و کرم کے طور پر جو نمایت نیک میں یا چروہ متفتور اس لئے ہے کہ اپنے دیدار عام کی نعمت کو پورا کرے۔ (٣) الله عزّد جلّ کې قدرت: -

ب فلک وہ زندہ بے قادر و غالب بے انتا طاقور بے کہ اس کو کوئی تصور ادر بجز لاحق جیں ہو یا اس کو نہ او تھ آتی ہے اور نہ نید۔ اس کو فنا اور موت عارض نہیں۔ بے فلک وہ تمام بادشاہوں کے بادشاہوں کا مالک ہے وہ تمام جمانوں اور فرشتوں کا مالک ہے۔ ساری عزت و قدرت اس کی ہے۔ اس کے لئے تمام بادشاتیں، تمام قرز جمام پیدا تیش المد تمام المع رکم ایت ہے ہوں آسانوں کو اپنے دست قدرت Click For More Books

ے لینٹے والا ہے اور تمام محلوقات اس کی منطوب ہیں۔ بے قتک وہ پیدا کرنے اور ایجاد کرنے میں واحد و لا شریک ہے۔ تمام پیدا کٹی اور اخراعی عوال میں اس کا کوئی شریک نہیں۔ ای نے تلوقات اور ان کے عوال کو پیدا کیا اور ان کے رزق انہیں میا کئے اور ہر چز ہر کام کا دقت مقرر کیا اس کے قبضے سے کوئی تطوق تحک بنہیں کتی اور اس کی قدرت سے تمام امور کو نیٹانا پوشیدہ نہیں ہو سکا۔ بے قتک اس کچی قدرتوں کا شار بی نہیں اور اس کی معلومات کی کوئی حد نہیں۔

ب شک وہ تمام معلومات کا جانے والا ج احاط کرنے والا ج ان چڑوں کا جو زمینوں کی بڑوں ے لے کر اعلیٰ آسان تک میں۔ زمین و آسان میں رائی کے دانہ کے برابر کوئی چڑ اس کے علم ے پوشیدہ نمیں ج بلکہ سخت اند جری رات میں منبوط ہاہ پچر میں خاموشی ہے حرکت کرتی ہوئی ہاہ چیونٹی کے حالات و حرکات ہے واقف ج بلکہ ہر ذرّے کا ہوا میں اڑتا بھی اس کے علم میں ج وہ ہر راز اور پوشیدگی ہے واقف جہ اس کی ذاتِ اقد س خمیروں کی آواندل پر نظر دکھے ہوئے جا اور ابتدائی اور انتمائی علم سے بیشہ موصوف رہا جا اور وہ (اہاری طریح) نقل مکانی کر کے اور حالات میں تعل کی کرام حاصل نہیں کرتا۔ (۵) اللہ عز و جل کا ارادہ:۔

ب شک وہ کا تکت کو ارادے کے ساتھ بتانے والا ہے۔ اس لیے تمام جنانوں می کوئی کم یا زیادہ ، چھوٹا یا برا' برائی یا بھلائی' نظی یا نتصان ، نظریا ایمان ' مطوم یا بجول فتح یا تکست' کی یا میٹی' فرانمرداری یا نافرانی اس کے تقم سے بغیرادر اس کی قدرت و مشیت کے خلاف تمکن نہیں ہو سکتا۔ وہ جو چاہتا ہے ہو جاتا ہے اور جو تمیں چاہتا نہیں ہوتا۔ اس کے تقم کو کوئی رد کرنے والا نہیں اس کی قضا کو کوئی لوتانے والا نہیں ہے اور کوئی بندہ اہم کا کا پہلی کی ہے کہ کا ہے نہم اسکتا۔ اس کی فرابھواری کی Click For More Books

طاقت مجمی کمی میں ہے محر سے وہ تونین اور طاقت دے اگر تمام جن و الن طاقت مجمی کمی میں سب محر سے وہ تونین اور طاقت دے اگر تمام جن و الن کمی چڑ کو حرکت دیں تو ایک ذرے کو مجمی حرکت میں دے عیں مے یا تحمرانا چاہیں تو تحمرا نہ عکیں گے ب طلک اس کا ارادہ قائم ہونے والا ہے ہو اس کی ذات کے ساتھ اس کی تمام صفات میں ہیشہ موصوف رہا ہے اور وہ اپنے ارادے نے ذریعے شروع ہی سے جب کمی بچڑ کا ہونا کمی مجمی وقت میں چاہتا ہے وہ چڑای طرح ای رایع ماتی سے جب کمی بچڑ کا ہونا کمی مجمی وقت میں چاہتا ہے وہ چڑای طرح ای رایع ماتی ہے جب کمی بچڑ کا ہونا کمی مجمی وقت میں چاہتا ہے وہ چڑای طرح ای رای ماتی سے دول کو جو نے میں کوئی کی بیشی نیں ہوتی بلکہ وہ ای طرح کمی سویق و ظکر کی حاجت نمیں ہوتی اور تحلیق نے عوال میں وقتی حالت اثر انداز نہیں ہوتے بلکہ کمی کام میں مشغول ہونا اے دو سرے کام سے روک نہیں سکا۔ (۲) اللہ عن و جل کی ساعت اور بصارت :-

ب شک اللہ عز و جل دیکھنے والا اور بننے والا ہے اس کی ساعت سے کوئی من ہوئی چزیا پرشدہ چز مخفی نہیں۔ اس کی نظر ہے کوئی دیکھی گئی چز پر شیرہ نہیں خواہ وہ کتی ہی باریک کیوں نہ ہو۔ اس کی ساعت کو ممانتوں کی دوری ختم نہیں کر سمتی اور اس کی روئت کو اند حیرے ختم نہیں کر سکتے۔ وہ ذات بغیر تیز ٹی نظر اور بلکوں کے ویکھتی ہے اور اس کی ساعت بغیر کانوں یا پردوں کے سنتی ہے ای طرح بیے وہ ہر شہ کو بغیر دہل کے جانتا ہے اور اپنا غضب اور عذاب کس کی تالے یا ذریعہ کے بغیر لا تا ہے۔ پیدا کرنے میں بھی اے کسی آلے کی ضرورت نہیں کیونکہ وہ صفتوں میں عام مظومات کی طرح نہیں اور اس کی ذات بندوں کی ذات کی طرح نہیں ہے۔ (2) الللہ عز و جل کا کلام :۔

بے فک دہ گلام کرنے والا' تھم دینے والا' منع کرنے والا' وعدہ کرنے والا ادر وعدے پر عمل کرنے والا ہے: ایس تفتگو کے ساتھ ہو شروع سے رہی ہے اور ہیشہ رہے گی۔ یہ گلام کرنا ای کی ذات کے ساتھ قائم ہے اور یہ گفتگو بندوں کی گفتگو martat.com

جین نہیں اور اس کی یہ تعظّر ایک آواز نہیں ہے جو ہوا کے دوش کی تک پنچ نہ ہی اس کی تحظّر حوف پر مشتل ہے جو ہونٹوں کو ہند کرنے : زبان کو ہلانے اور مخلف اندازوں سے خارج کیے جاتے ہیں اور یہ کہ قرآن ' تورات ' زبور ' انجیل اس کی کتابیں ہیں جو اس کے پنجبروں پر اناری تکئیں اور قرآن ایسی کتاب ہے جو اس لفت میں پر حمی تئی جو مصاحف مشہور اور ولوں میں محفوظ ہے۔ اس کے بادجود وہ ذات باری تعالی تدیم ہے۔ اپنی ذات میں قائم ہے۔ نوٹ پیوٹ کو ولوں اور ور قول پر خطل ہونے کو قبول نہیں کرتا۔

حضرت موئی علیہ السلام نے اللہ عز و جل کا کلام آواز اور حرفوں کے بغیر سنا بالکل یونمی جیسے نیک لوگ ذات باری تعالی کو شکل اور رنگ کے بغیر دیکھتے ہیں۔ تو جس کی یہ صفات ہوں وہ حقیقتا زندہ ہے ، عالم ہے ، قادر ہے ارادہ رکھے والا ہے ، شنخہ والا ہے ، دیکھنے والا ہے اور کلام کرنے والا ہے ، زندگی کے بارے میں علم کے بارے میں ، قدرت کے بارے میں 'ارادے کے بارے میں شنے اور دیکھنے کے بارے میں اور سختگو کرنے کے بارے میں گر تمام ندکورہ افعال اس کی اصل ذات سے سرزد نہیں ہوتے۔

(۸) الله عزّوجل کے افعال:-

ب قبل نیں ب کوئی چز موجود ہونے والی محراس حال میں کہ وہ پیدا ہونے والی ہو تو کرنا ہے اس کو اور فیغان کرنے والا ہے اپنے عدل سے ایتھ طریقوں پر عمل اور اتم اور اعلیٰ طریقوں پر اور بے قبل وہ حکیم ہے۔ اپنے افعال میں اور عادل ہے اپنے فیعلوں میں۔ اس کے عدل کا بندول کے عدل کے ساتھ قیاس کرنا بھی مکن نہیں کیونکہ بندے سے ظلم متقور ہو سکنا جة اور وہ دو سرے کی طلبت میں تقرف کر سکنا ہے جبکہ اللہ مرد و جل سے ظلم متقور نہیں۔ پس بے قبل وہ اپنے فیر کی ملیت میں تقرف نہیں کرنا کیونکہ تمام ملک تو ای کا ہے اور کی فیر کا ملہ ہونا اس کے زدیک متقور ہی نہیں جب اس کے زدیک متقور ہی نہیں تو اس کا اس ملک میں تقرف کرنا ظلم اس میں جب اس کے زدیک متقور ہو، مریز خواہ وہ انسان ہو' Click For More Books

جن ہو' شیطان ہو یا فرشتہ ہو' آسان ہو' زمین ہو' جانور ہو' نبات ہو' جوہر ہو' عرض ہو' مدرک ہو' محسوس ہو تمام کے تمام حادث ہیں (جو فنا کو تبول کرے) جن کو اس نے این قدرت کے ساتھ عدم سے پیدا کیا اور اس کو پیدائش اس حالت میں بخش کہ یہ وہ کچھ بھی نہ تھا کیونکہ ہر چیز کے پیدا کرنے سے پہلے ' شروع ہی سے اللہ مز و جلّ موجود تھا' تنہا تھا' اس کا کوئی شریک نہ تھا۔ دریں انتاء اس نے مخلوقات کو قدم ہے پیدا کیا تاکہ دہ ابنی قدرت کا اظہار کرے (اور اس پیدائش کے عمل میں) اس کا اپنا ارادہ کرنا مقصود تھا اور اس بات کو پورا کرنا مقصود تھا جو شردع ہے ہی اس نے فرما رکھی تھی اور یہ کہ تلوقات کی پیدائش اس لئے شیس کہ دہ ان کا مختاج ہے اور ان کی اے ضرورت ہے اور بیہ کہ وہی پیدا کرنے' ایجاد کرنے اور تکلیف دینے کے لا کق ہے اور یہ تمام ند کورہ افعال اس پر واجب بھی نہیں ہیں۔ وہی انعام دینے اور اصلاح بخشخ میں بت سخی ہے اور یہ انعام دینا اس پر لازم نہیں ہے کیونکہ تمام کا تمام فضل' احسان' نعمت اور بخش ای کی ہے کیونکہ وہ چاہتا تو بندوں پر مختلف قسم کے دردناک عذاب ڈھا تا اور ان کی آزمائش مختلف تکالیف و آلام سے کرتا اور اگر وہ یوں کرما تو بیہ بھی اس کا عدل ہو تا اور بیہ ہرگز برائی یا ظلم نہ ہو تا اور بیہ کہ وہ اپنے بندوں کو اپنے کرم اور وعدے کے ذریعے فرمانبرداری پر ثابت قدمی بخشا ہے۔ حق دینے اور لازم ہونے کی وجہ سے نہیں (بندے کو فرمانبرداری پر خابت رکھنا اس پر لازم نہیں ہے) اس لئے کہ اس پر کوئی فعل داجب نہیں اور نہ ہی اس سے ظلم متعتور کیا جا سکتا ہے اور نہ ہی اس پر سمی کا حق ہے بلکہ اس کا حق جو بندوں پر فرا نہرداری کے نام سے لازم ہے میہ ای نے اپنے پیغمبروں کے ذریعے اپنے ہندوں پر لازم کیا ہے۔ یہ محض عقل کے ذریعے ہی نہیں کر دیا بلکہ پی مجبر بیعیج اور ان کی سچائی بذرایعہ معجزات فاہر کی حتیٰ کہ وہ تھم دینے' منع کرنے' وعدہ کرنے اور ڈرانے کے رہے تک پینچ گئے تو بندوں پر ان کی اور ان کے ساتھ آنے والی چزوں کی تصدیق لازم ہو گئی۔

(٩) يوم آخرت:-

ب شک اللہ عز وجل موت کے ذریعے ارواح کو جسموں سے الگ کرنا ہے اور پحر حشر کے دن ددبارہ ان کو اجسام میں لوٹا دیتا ہے وہی قبروں کو الٹ پلیٹ کرتا ہے ادر سینے کے رازوں کو جانا ہے اور ہر ملمن فخص دیکھا ہے اور اس کے ایتھ بڑے عمل کو این سامنے یا تا ہے اور وہی بندے کے ہر چھوٹے موٹے کام کو ایک کتاب میں انے سامنے لا آ ب جو کتاب سمی چھوٹی موٹی بات کو نمیں چھوڑتی بلکہ اے چار کرتی ب اور ہر بندے کو اس کے کام کی مقدار دکھا دیتا ہے جو اس فے نکی یا بدی ت کیا۔ ایک ایے معار کے ساتھ جو سچا ہے اور جس کا نام میزان بے اور یہ میزان اعمال اجمام کے میزانوں کی طرح نہیں ہے اور یہ اضطراب کی طرح بھی نہیں ہے جو کہ دفت مان کا آلہ ب اور نہ ہی یہ مقداروں اور اشیاء کو مانے والے پیانوں کی طرح ہے۔ پھر وہ بندوں کا حساب ان کے افعال' اقوال' راز' ضمیروں نیتوں اور عقیدوں کے لحاظ سے کرنا ہے خواہ انہوں نے اے ظاہر کیا ہو یا نہ اس دن (یوم آخرت میں) بندوں کی بت می قسمیں ہیں کوئی تو حساب میں تفککو کرنے والا ہو تا ہے' کوئی صاب میں بخش دیا جاتا ہے اور کوئی بغیر حساب کے بی جن میں داخل کر دیا جاتا ہے پھر سب کو صراطِ منتقم پر لے جایا جاتا ہے جو کہ ایک بل ہے جو کم بختوں اور خوش بختوں کی منازل کے درمیان کھینچا کیا ب ' تکوار سے زیادہ تیز اور بال سے زیادہ باریک ہے۔ اس پر دہ بندہ با آسانی گزر سکتا ہے جو دنیا میں اس صراط منتقم بر کامزن رہا جو بل صراط کی مانند مشکل اور دشوار گذار ہے۔ جبکہ بخش دیا گیا کرم بادی تعالی ے (دو بل مراط کی تنگیوں س فی جائے گا) پر ان ب یو چھا جائے گا ہاں اللہ عر ویل پنیروں میں سے جس سے جاب کا آئ کی تبلیخ رسالت کے بارے میں یو یکھ کا

ادر کافروں میں سے جس سے چاہ گا پیجبروں کو جھٹلانے کے بارے میں اور مسلمانوں میں سے جس سے چاہ گا ان کے افغال کے بارے میں پو یتھے گا۔ بہ تمک دہ ہچوں سے ان کی سچائی ادر منافقوں سے ان کے نفاق کے بارے میں پو یتھے گا۔ پجر نیک بخت رحمٰن کی طرف دفود کی شکل میں چلاتے جائیں گے جبکہ مجرم کی طرف کردیوں کی شکل میں بائے جائیں گے پچر توحید پر ستوں کو جنم کی آگ سے

کے برے اعمال کی سزا دے کر نظالا جائے گا تن کہ جنم میں کوئی ایما بزو، باقی نہ رہے گا جس کے دل میں رائی کے دانے کے برابر بھی ایمان ہو گا جبکہ بعض کو ان کی سزا پورا ہونے سے قبل ہی انبیاء علیم السلام کی شفاعت (سفارش) کی دجہ ہے جنم سے نگالا جائے گا یا علاء و شداء کی شفاعت ہے یا اس بندے کی شفاعت سے جے اس کا حق بخشا گیا۔ پھر تیک بنت لوگوں کو جن میں ہیشہ ہیشہ کے لئے نعتوں کے زیر سامیہ رکھا جائے گا اور اللہ عز و جل کے دجہ کریم کی لغت سے لطف اندوز ہوتے رہیں گے اور جنمی ہیشہ جنم میں مخلف اقسام کے عذابوں سے گزرتے رہیں گے اور اللہ عز و جل کے دجہ کریم سے تجوب رہیں گے۔

(۱۰) نبوت :-

ب شک اللہ عزّ و جلّ نے فرشتوں کو پیدا کیا اور انہاء و رسل علیم السلام بھیج اور معجزات کے ذریعے ان کی نائد فرمائی اور یہ کہ تمام کے تمام فرشتے اللہ عز وجل کی عبادت کرتے ہیں اس سے روگردانی شیں کرتے اور نہ ہی کتراتے ہی بلکہ دن رات سجدے کرتے رہتے ہیں اور بھکتے نہیں تمام انہاء علیم السلام اس کے پیغامات پنچانے والے (پیڈیبر) ہیں۔ جنہیں اللہ تخر و جتل نے اپنے ہندوں کی طرف بھیجا اور دہ فرشتوں کے ذریعے ان پر وحی نازل فرما تا رہا۔ انہیاء علیم السلام جو بھی بات کرتے ہیں دراصل دحی ہوتی ہے ان کی طرف ہے من گھڑت بات نہیں ہوتی اور سے کہ اس نے سرکارِ دد عالم نور مجسم علی اللہ علیہ وسلم کو جو کہ امی و قریش ہیں اپنے پیغام کے ساتھ تمام عرب و عجم اور جن و انس کی طرف مبعوث فرمایا اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی شریعت سے تمام سابقہ شریعتوں کو منسوخ فرما دیا اور اس پروردگار نے مرکار شافع روز شار صلی اللہ علیہ وسلم کو سیّد البشر بنایا اور ایمان کی پنجیل اپنے نام ے ساتھ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے اہم گرامی ملائے بغیر نائمل ٹھرائی <sup>مز</sup>لا اله الا اللہ" اس وقت تک ہرگز تکمل نہیں ہو سکتا جب تک کہ اس کے ساتھ "محمہ رسول الله " کی گواہی نه ملائی جاتے۔ بندوں بر بيد لازم تحمرايا که وہ اس کی تمام باتوں ميں تقیدیق کریں جو مرکار صلی اللہ علیہ وسلم دنیا و آخرت کے بارے میں فرماتے ہیں اور

آب صلى الله عليه وسلم كى التام لازم محمرانى اور مد قرما المنتخم الوسول فعفدوه وما نهكم عند فانتهوا" للى في عرم صلى الله عليه وسلم في لوكول تك جراس بات كو مينيا ديا جو انمين الله عز و عمل كى طرف لے جاتى ہو اور ب شك الله عز و جل كى رضا كى طرف جانے كا راحة سمى بتايا- اى طرح كوتى الى بات نه چعورى جو چنم تك بينياتى ہو اور الله عز و عمل في دور كرتى ہو ظران سے لوكول كو روكا اور برائى كا جر راحة واضح فرما ديا- الى باتوں پر دلالت كرنا مطلقاً عشل و ذبانت كا كام نسي ب بلكه يہ بعض پوشده رازوں كو انحا لينے سے دى ميسر آبا ہے جو الله تعالى في درباير اقدس سے انجاء عليم السلام كے مقدس دلول پر خاجر كے جاتے ہيں-

بے شک تمام تعریفیں اللہ عزّ و جلّ کے لئے ہیں اس بات پر کہ اس نے ہدایت بختی اور رہنمائی فرمائی اور اپنے اساعے حنہ اور اعلیٰ صفات سے ہمیں روشتاس فرمایا اور درود و سلام کے نذرانے متبول ہوں اللہ عزّ و جلّ کے محبوب حضرت محمد صلی اللہ علیہ و سلم کے دربایر اقدس میں اور فیضانِ رحمت ہو آپ صلی اللہ علیہ و سلم کے اصحاب و آل پر (رضوان اللہ المعتن)

اس باب کی ضروری ہدایات

آخر میں ان کتابوں کا تذکرہ بھی ضروری ہے جن سے ان عقائد کی حقیقت معلوم ہوتی ہے۔ خوب یاد رکھو کہ جو کچھ ہم نے اور بیان کیا ہے وہ قرآن کریم کا ماهاصل ہے لینی اللہ عز و جل پر ایمان کیوم آخرت پر ایمان وغیرہ اور یک اس عقیدے کی تر جمانی ہے جس پر ہر مسلمان کو حادی ہونا چاہئے اس انداز میں کہ وہ اس عقیدے کی تصدیق بھی کرتا ہو ایسی تصدیق جس میں شک و شبہ کی مخبائش باتی نہ رہے۔ اس عقیدے کے بعد دو مرتبے ہیں ایک تو یہ کہ اس عقیدے کی دلیلوں کو غور و فکر کے بغیر تنہیم کرتا اور وہ سرا ہے کہ اس کے اسرار کو معانی کے مغز کو اور اس کی جہ تم ان کی خبات کا ذریعہ میں دو رتبے نہیں ہیں اور نہ بی اس کا ذیفیاب ہوتا ان مرتیوں کا محتاج ہے بلہ کمل خوش بختی کے لئے آخرت میں سرترد ہوتا ہی ضروری

ذکورہ نجات سے میری مراد عذاب اللی سے بچنا ہے اور نیفیاب ہونے سے مراد اصل قیم کو پانا ہے جبکہ سعادت مندی سے میری مراد نعت کی آناہ گرائیوں کو پانا ہے یہ ای طرح ہے جیسے ایک بادشاہ کسی شہر کو اپنے قبضے میں لیتا ہے تو سب سے پہلے جبرا اسے فتح کرنا ہے اس کے بعد ہے وہ نہ قتل کرے اور نہ تی ستائے نجات ایے اور اس کے گر والوں کو اپنے رہنے کے لئے جبکہ دیتا ہے اور ہر مزورت زندگ پوری کرنا ہے تو اس مخص کو نجات پانے والا کے ساتھ کا میاب بھی کما جات اور امور ممکن و این کا نی کرے کہ اے اپنی بادشادی میں شرک کر میں جب کی کما جات مد بھی کما جائے گا ای طرح سعادت مندی کے بھی بے شار رہے ہیں۔ مند بھی کما جائے گا ای طرح سعادت مندی کے بھی بے شار رہے ہیں۔ مند بھی کما جائے گا ای طرح سعادت مندی کے بھی بے شار رہے ہیں۔ مند بھی کما جائے گا ای طرح سعادت مندی کے بھی بے شار درتے ہیں۔ مند کہ میں ان نے کہ آخرت میں خان الوں ان نہ کورہ بالا اقسام کے علاوہ بست متا میں A Com Click For More Books

ساری اقسام میں منعم ہوں سے اس کی شرح ہم نے ممکن حد تک کمل "الوب" میں کر دی ہے پس اس میں تلاش کرد اور دونوں مرجوں میں سے پہلا مرتبہ جیسا کہ بیان کیا کہ اس عقیدہ کی خاہری دلیلوں کی پہچان ہے تو اس کا بیان ہم نے بیں صفحات میں "رسالہ قدمیہ" میں لکھ دیا ہے اور یہ مرتبہ "قواعد العقائم" کی کتاب کی ایک پوری فصل بے جبکہ قواعد العقائد کتبِ احیاء ہے کی گئی ہے اور اس رہنے کے متعلق دلیلیں مزید تحقیق اور تقید کے ساتھ بمعہ سوال و جواب کتاب "الاقصار بی الاعتقاد" میں ہم نے تحریر کر دی ہیں جو تقریباً سو صفحات پر مشتمل ایک منفرد و مستقل کتاب ہے۔ جو علم کلام کے ماحس کا مجموعہ ہے گر تحقیق و تفسیل میں اور معروب کلام کے دروازوں کو کھنکھنانے میں یہ دو سری کمابوں کی نسبت زیادہ قریب ہے۔ میری مراد مذکورہ کلام سے وہ کلام ہے جو متلقین کی کمایوں میں پائی جاتی ہے اور جس کا تعلق إعتقاد سے ب معرفت سے نہیں کیونکہ حکم اور عام فخص میں کوئی فرق نہیں کیا جا سکتا کہ منظم تو عارف ہے اور عام شخص مرف اعتقاد رکھنے والا ہے بلکہ وہ ملکم بھی اعقاد رکھنے والا بے فرق مرف اتنا ہے کہ منگلم اپنے اعتقاد کے ساتھ ساتھ راعتقاد کی دلیلوں کو بھی جانتا ہے ماکہ وہ اپنے اعتقاد کو ہدھانے اور اس کی ہر گڑ بڑ اور بدعت سے حفاظت کرے اور اِعتقاد کی گرہ معرفت کی گفصیل و بسط سے نہیں کھلتی۔ تو اگر چاہے کہ معرفت کی خوشبوؤں میں سانس لے تو تجھے اس کی بعض مقدار " کتاب الصبر والظکر \* میں اور \*کتاب المحبت \* اور \*کتاب التوکل \* کے باب التوحید ے مل تحق ہے اور تمام کتب کتاب الاحیاء میں میں اور اس کی اچھی مقدار جو کہ تہیں معرفت کے دروازوں پر دمتک دینے کا طریقہ بتائے گی "کتاب المقعد الاقصیٰ بی معانی اسماء الحنیٰ" ے مل تکق ہے۔ بالخصوص ان اسماء میں جو افعال سے مشتق ہیں ادر اگر تو اصل معرفت کو جاننا چاہتا ہے جو اس حقیقت کے متعلق ہے تو وہ تجھے بغیر کی شک د شبہ اور مراقبت کی تکلیف اٹھائے ہماری صرف چند کتب ہی ہے مل عق ہے اور خبردار! بچ جا تو اس ہے کہ اترائے اور پیدا کرے اپنے دل میں اہلیت پس قو گردن بلند کرے اس کی طلب میں پس تو نشانہ بن جائے مشافہ کے لئے صریح رد کے

ساتھ محرب کہ تو اپنے اندر تمن نحسانیں جم کرے۔ (۱) علوم ظاہرہ میں ممارت رکھتا ہو اور ان میں امامت کے اعلیٰ رتبے پر فائز ہو۔ (۲) تیرا دل دنیا ہے اکمرا ہوا ہو حتیٰ کہ اس میں کوئی ندموم شد باتی نہ رہی ہو میسا کہ آگ ندمومہ عادات کے بیان میں آئ کا اور تو کتا برائی ہے پاک ہو کہ تیرے اندر حق کو پانے کی بیاس کے علادہ کوئی اور بیاس نہ ہو اور تو حق کو پانے کے اہتمام کے علاوہ کوئی اہتمام نہ کرے۔ علادہ از س تیرا کوئی عمل حصول حق کے علادہ نہ ہو اور تیرا عروبت صرف حق پانے میں ہو۔ (۳) ہے کہ سعادت مندی جو علم کے امرار و رموز (پوشید گیوں) کو فورا پانے کی اہلیت رکھتی ہو۔

بے وقوف آدمی (اگر ان کتابوں اور معرفت کے بلند رجوں کی طرف جائے گا) تو اپنا ذہن تعظ لے گا اور برے عزم کے بعد بت لیے عرصے میں بت تعور ٹی دلیلیں پائے گا جبکہ معرفت کو پانے سے عاج: آئے گا۔ معرفت صرف وہ پا سکتا ہے جس کا دل شیشے کی طرف چیکدار ہو اور یہ عرف فطرت کی پختگی کی وجہ سے اور تمام تر گندگیوں کو آثار کر صحیح ہونے سے ہی ممکن ہے کیو تکہ گندگیوں والا دل ذمک آلود ہو تا ہے اور یہ وہ دل ہے جے اللہ عز و جل محروم رکھتا ہے۔

اعمال ظاہری کے دس اصول

(I) *i* 

الله عرد وجل فرانا ب که "نماز قائم کو میری یاد کے لئے" اور سرکار دد عالم نور مجسم صلی الله علیه دسلم فرات میں "نماز دین کا ستون ب" خوب جان لو که تم نماز میں اپنے رب سے ہم کلام ہونے کا شرف حاصل کرتے ہو الذا خیال رکھا کو کہ تم نماز کیسی پڑھ رب ہو اور چونکہ اللہ عرد و جل نے نماز کے درست کرنے کا تھم فرایا ب نماز اور اس کے متعلق ہر ضرورت کا بالخصوص ان تمن باتوں کا خصوصی اہتمام کے ساتھ لحاظ رکھنا جاہتے۔

نماز سے قبل وضو کی تحمداشت کیا کرد۔ تحمداشت کا طریقہ ہے ہے کہ وضو کی تمام سنتوں اور مستمبات کو بھی بچا لایا جائے اور ہر عضو کے دعوتے وقت وہ دعا پڑھی جائے جو مسنون ہے۔ ساتھ تی کپڑوں اور وضو کے پانی کی پاکی کا خیال رکھا جائے کہ دونوں پاک ہوں۔ لیکن اس میں اتنا بھی مبالغہ نہ ہو کہ وسواس تک نویت پنچ جائے کیو تکہ ہے وسوسہ شیطانی ہے اور شیطان اکثر او قات عبادت کرنے والے تیک بندوں کا وقت ضائع کرنے کے لئے وسوسوں کا سمارا لیتا ہے۔ یہ جانا ضروری ہے کہ تماذی کے کپڑوں کی مثال ایس ہے جیتے باہر کا چھلکا اور دل کی مثال ایس ہے جیسے اندر کی ترکی (مفر) ظاہر ہے کہ مقصود تو مغز تی ہوا کرنا ہے۔ اس طرح اس ظاہری طمارت سے بھی دل کا پاک ہونا اور اس کو نورانی بانا مقصود ہے۔ یماں تمارے ذہن میں یہ خیال پیدا ہو سکتا ہے کہ کپڑوں کے دعونے دل کس طرح پاک ہو سکتا ہے قدا جان لو کہ اللہ تعالی نے ظاہر اور باطن میں ایک ایسا خاص تعلق رکھا ہے جس کی وجہ حال نو کہ اللہ تعالی نے ظاہر اور باطن میں ایک ایسا خاص تعلق رکھا ہے جس کی و

تو دیکھ کتے ہو کہ جب تم وضو کر کے کمڑے ہوتے ہو تو اپنے دل میں ایمی مغانی ادر فرحت (انشراح) پاتے ہو جو وضو سے پہلے نہ تھی۔ خاہر ہے سے وضو (یینی خاہری طہارت) ہی کا اثر ہے جو بدن سے دل تک پنچتا ہے۔ (ii) نماز کے جملہ ارکان کی ادائیگی :۔

نماز کے جملہ ارکان خواہ سنتیں ہوں یا متحبات ذکر ہو یا تشہیج سب کو اپنے قاعدے پر ادا کرد اور یاد رکھو کہ جس طرح بدن کی خاہری طہارت نے دل کی بالمنی صفائی میں اثر دکھایا ای طرح بلکہ اس سے بھی زیادہ نماز کے ارکان کا اثر دل پر ہو تا ہے اور نورانیت پیدا ہوتی ہے جس طرح مریض کو دوا پنے سے ضرور تفع ہو تا ہے اگرچہ دوا کے اجزاء کی تاثیر سے واقف نہ ہو' ای طرح تمہیں نماز کے ارکان ادا کرنے سے ضرور نفع بنچ کا اگرچہ تم اس کے اسرار و رموز سے ناداقف ہی کیوں نہ ہو۔ جس طرح جاندار گلوق کو اللہ تعالیٰ نے روح اور شکل عطا فرماکی ہے بالکل ای طرح نماز کو بھی ایک صورت اور روح مرحمت فرمائی ہے چنانچہ نماز کی روح تو نیت اور دل ہے اور قیام و قعود نماز کی صورت (لیتن بدن) ہے اور رکوع و تجود نماز کے اعضا (سر اور ہاتھ پاؤں) ہیں۔ جس قدر اذکار و تسبیحات نماز میں ہیں وہ نماز کے آ کھ کان وغیرہ ہیں اور ان کے معنی کو سمجھنا کویا آ کھ کی بینائی اور کانوں کی ساعت وغیرہ ہے۔ نماز کے تمام ارکان کو اطمینان اور خشوع و خضوع (عاجزی و انکساری) کے ساتھ ادا کرنا نماز کا حسن کینی بدن کا سڈول اور رنگ و روغن کا ورست ہونا ہے۔ الغرض ای طرح نماز کے اجزاء اور ارکان کو قاعدے کے مطابق لگن اور اہتمام کے ماتھ ادا کرنے سے نماز کی ایک حسین و جمیل اور پیاری صورت پیدا بھو جاتی ہے جس کی وجہ سے نمازی کو قرب الٰہی حاصل ہو تا ہے اس کی مثال ایسے سوچھو جیسے کوئی خادم اپنے بادشاہ (مالک) کی خدمت میں کوئی حسین و جمیل کنیز تحفہ کے طور پر چیش کرے اور اے بادشاہ ہے اس دوران قرابت حاصل ہو پس اگر تمہاری نماز میں خلوص شیں ہے تو گویا مردہ اور بے جان یا بد صورت کنیز بادشاہ کی تذر کر رہے ہو' للاہر ہے ایبا کرنا گتافی اور بے باکی ہے کہ ایبا گتاخ فخص بادشاہ کے ، ربار ے

انعام و اکرام کی جگہ تحل کی سزا ہی پایا کرنا ہے اگر نماز میں رکوع و سجود خیم ہے قر گویا تم اپنے مالک کے حضور لنگڑی اول اور اپادیج کنیز ویش کر رہے ہو اور اگر ذکر و تشیح نہیں تو کویا لونڈی کے آگھ کان نہیں ہیں اور اگر سب کچھ موجود ہے گر ذکر و تشیح کے معنی نہیں سبحے اور نہ دل متوجہ ہوا تو ایا ہے بیسے کہ اصفناء تو سب موجود ہیں لیکن ان میں حسن و حرکت نہیں لینی حلقہ چہم موجود ہے گر بینائی نہیں ہے اور کان موجود ہیں گر سرے ہیں کہ سنائی نہیں دیتا۔ ہاتھ پاؤں ہیں گر شل اور بے حس ہیں اب تم خود ہی سوچ بحکہ ہو کہ اند کھی سری کنیز شادی غذرانہ میں تجول ہو سکتی ہے یا نہیں؟

شاید تمیس یہ غلط قنی ہو کہ نماز کے فرائض و واجبات ادا کر دینے جاتے ہیں ق علائے شریعت اس نماز کے درست ہونے کا فتوی دے دیتے ہیں خواہ معنی سجھ میں آئے یا نمیں اور جب نماز صحیح ہو گئی تو ہو مقصود تما حاصل ہو گیا' اس سے معلوم ہوا کہ معنی کا سجھنا نماز میں ضروری نمیں ہے اندا جان لو کہ علاء طبیب کی طرح ہیں پس اگر کوئی لونڈی اپایتی اور کیسی ہی عیب دار کیوں نہ ہو اگر اس میں ردح موجود ہو طبیب اس کو دیکھ کر کی کے گا کہ سے زندہ ہے مردہ نمیں ہے تو کیا تم ایسی اپایتی لونڈی کو ادشاہ کی ندر کر کے اعدام و اکرام یا سکو کے یا سزا کے حقدار ہو گے؟

ای طرح نماز کی روح اور اعضائے رئیر کے موجود ہونے سے علاء کرام فتوئی دے دیں گے کہ نماز صحیح بے فاسد نہیں ہے ایسی صورت میں طبیب نے اور عالم نے اپنے منصب کے موافق جو کچھ کما وہ بالکل درست ہے گر نماز تو شادی نذراند اور بادشاہ کی قریت حاصل کرنے کا ذرائیہ ہے لنذا عیب دار لونڈ کی اگرچہ زندہ ہو شادی نذرانہ پیش کرنے کے قابل نہیں۔ ای طرح اگر ناقص کے ذرائیہ سے اللہ عزو جمل کا تقرب چاہو گے تو عین ممکن ہے کہ پیٹے کپڑوں کی طرح لوٹا دی جائذا نماز کی سنتوں جائے الغرض نماز سے مقصود چو تکہ پروردگار کی تعظیم ہے لیڈا نماز کی سنتوں مستمبات اور آواب میں جس قدر کی ہو گی ای قدر احرام و تعظیم میں کو مادی سمجمی جائے گا۔

(iii) نماز کی روح کا خیال رکھنا :۔

نماز کی روح کا خیال رکھنا زیادہ ضروری ہے یعنی نماز میں شروع سے آخر تک ول کو متوجہ رکھنا اور اخلاص بدا کرنا اہمیت کے حامل میں نماز میں شروع نے آخر تک جو کام اعضاء ہے کرتے ہو ان کا اثر دل میں بھی پیدا کرد لیتی جب رکوع میں بدن بھے تو ول بھی عاجزی کے ساتھ جمک جائے اور جب زبان سے اللہ اكبر كما جائے تو دل میں بھی یہی ہو کہ بے شک اللہ تزوجل ہی سب سے بڑا ہے اور جب الحمد للہ کہو تو دل بھی ربت ڈوالجلال کی نعتوں کے شکر سے کبریز ہو جس وقت زبان سے ایاک نعبد وایاک نستعین نظے تو دل بھی اپنے مخاج و ضعیف ہونے کا اقرار کرے لینی دل میں بھی ہی ہو کہ بے شک اللہ تبارک دنعالی کے علاوہ کسی چیز کا نہ مجھے کوئی افتیار بے اور نہ کمی دو سرے کو الغرض تمام اذکار و تسبی**حات** اور جملہ ارکان میں ظاہر و باطن کو کیسال اور ایک دوسرے کے موافق ہونا چاہئے اور جان لو کہ نامُہ اعمال میں نماز وہی لکھی جاتی ہے جو سوچ سمجھ کر پڑھی گئی ہو پس جتنا حصہ بغیر سمجھے ادا ہو گا وہ درج نہ ہو گا ہاں یہ ضرور ہے کہ شروع میں کمل طور پر حضورِ قلب (ال کی توجہ) قائم رکھنے میں تہیں بہت دشواری معلوم ہو گی لیکن اگر عادت ڈال لو گے تو آبسته آبسته ضرور عادت ہو جائے گی اس لئے اس طرف توجہ کرو ادر اس توجہ کو رفتہ رفتہ بدهاتے جاؤ مثلاً اگر تمہیں چار فرض پڑھنے ہوں تو دیکھو کہ اس میں حضور قلب (دل کی توجہ) تم کو س قدر حاصل ہوا؟ فرض کرو کہ ساری نماز میں دو رکعت میں تو دل متوجہ رہا اور دو رکعت میں غافل رہا تو غفلت والی دو رکعت کو نماز میں شار ہی نہ کرد اور اتنی نغلی ر تحتیں پڑھو کہ جن میں دو رکعت کے برابر حضورِ قلب کی دولت حاصل ہو جائے۔ الغرض جتنی غفلت زیادہ ہو ای قدر نغلوں میں اضافہ کرتے جاد حتیٰ کہ اگر دیں نغلوں میں چار فرض رکتوں کا حضور قلب یورا ہو جائے تو امید کرد کہ اللہ عزدجلؓ اپنے فضل و کرم ہے فرائض کا نقصان ان نغلوں نے پورا فرما دے گا اور اس کی کمی کا تدارک نوا فل ہے منظور فرما لے گا۔

## (٢) زکوة صدقه اور خیرات

الله تعالى فرما با ب كه جو لوك اينا مال الله تعالى كى راه من خرج كرتے موں ان کی مثال اس داند کی طرح ہے جس میں سات بالیں ہوں کہ ہر بال میں سو دانے اور رسول الله صلى الله عليه وسلم في فرمايا ب كه جنهول في المال دو بتشر بحر بحر كر راه خدا میں لٹایا ہے وہی ہلاکت سے نجات یا کمیں گے (مغمون بخاری و مسلم) چو تکہ صد قات و خیرات میں تلوق کی ضرور تیں اور مخاجوں کے فاقے رفع ہوتے ہی اس لئے بیہ بھی دین کا ایک ستون ہے اور اس میں بیہ حکمت ہے کہ چونکہ **تلوق کو** اللہ تروجل ے محبت رکھنے کا تھم ہے اور مسلمان بندے اللہ تعالی کی محبت کا دعویٰ بھی کرتے ہی۔ اندا اللہ تعالی نے مال خرچ کرنے کو ابنی محبت کا معیار اور آزمائش کی سوٹی بنا دیا ہے آکہ مدعیان ایمان کے دعوب کا جھوٹ بچ کھل جائے کیونکہ عام قاعرہ ہے کہ انسان اپنے اس محبوب کے نام پر جس کی محبت دل میں زمادہ ہوتی ہے این تمام مرغوب اور پاری چزیں لٹا دیا کر آہے یں مال جیسی پاری چز کا حق اللہ تعالی کے نام پر خرچ کرما اس کے ساتھ محبت کے بردھے ہونے کی علامت ہے اور کخل کرنا اس کی محبت نہ ہونے کی دلیل ہے صدقہ و خیرات دینے والے مسلمان تین طرح کے ہی۔ اعلى درجه :-

صدقہ و خیرات دینے والوں کے اعلیٰ ورجہ میں شامل وہ مسلمان ہیں جنوں نے جو کچھ پایا سب اللہ ( عرّوجلؓ ) کی راہ میں دے دیا اور اللہ تعالیٰ کے ساتھ محبت کرنے کا دعویٰ بچ کر دکھایا شلا حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے جو کچھ مجمی گھر میں تھا سب سرکار دو عالم تُور مجسم صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمتِ اقدس میں لا کر چیش کر دیا اور جب سرکار صلی اللہ علیہ وسلم نے دریافت فرمایا کہ اے ابو بکر (رضی اللہ تعالیٰ عنہ) اپنے لئے کیا رکھا تو عرض کیا "اللہ ( عرّوٰ جلؓ) اور اللہ کا رسول

(صلی اللہ علیہ وسلم)" ای طرح حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ مجم خیرات کی غرض ے سرکار صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں مال لائے اور آپ رضی اللہ عنہ ے مجم حضور مرفور صلی اللہ علیہ وسلم نے یمی دریافت فرمایا کہ اے عمر (رضی اللہ عنہ) تم نے اپنے لئے کیا رکھا تو انہوں نے عرض کیا "جس قدر لایا ہوں ای قدر چھوڑ آیا ہوں" تب آقا صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ "تم دونوں کے مرتبوں کا فرق تم دونوں کے جواب نے ظاہر ب

متوسط درجه :--

اس درجہ میں وہ لوگ شال میں جو سارا مال تو اللہ توالی کے نام پر لناتے مر اس کے ساتھ بی اپنے نئس پر بھی ضرورت سے زیادہ خرچ نہیں کرتے بلکہ عتاج بندوں کی حاجتی خالج ہونے کے منتظر رج میں اور جس دقت کوئی مسرف پاتے یا کی کو محتاج دیکھتے میں تو بے حساب مال خرچ کر ڈالتے میں ' یہ لوگ اپنے مال کی زکوۃ لینی مقدار فرض پر ی اکنفا نہیں کرتے بلکہ سارے مال کو اللہ عزوج مل بی کے لئے شریع کرنے کی نہیت رکھتے میں کہ مال پاس رکھنے سے ان کی غرض اس کو اللہ عزوج کی راہ میں خرچ کرنے کی ہے البتہ موقع محل کا انتظار ہے۔ ( یہ منحون دو حدیثوں کے مغونوں کا مجموعہ اول کو ترزی نے حسن و صحیح کما اور دوم کو ایو قیم نے مرسل و جید میان کیا ہے)

اس درجہ میں وہ کرور مسلمان شامل ہیں جو زکوۃ بی ادا کرنے کو عنیمت جانے ہیں کہ اگر اس سے زیادہ خیرات نہیں کرتے تو مقدار واجب میں دانہ برابر کی بھی نہیں کرتے۔ ان میٹوں گروہوں کے مرجوں کا فرق اور اللہ تعالیٰ کے ساتھ محبت کی مقدار ان کے ترج کی حالت سے خود بی سمجھ لو کہ لپس اگر تم پہلے اور دو سرے درجہ تک نہ پنچ سکو تو کم از کم تیسرے درجہ سے بڑھ کر متوسط لوگوں کے ادنیٰ درجہ تک چینچنے کی کو شش خبرد کہ کہ مقدار واجب کے علاوہ روزانہ کچھ نہ کچھ صدقہ کروا کر

کہ اگرچہ رونی کا کلزا بی کیوں نہ ہو پس اگر ایا کر کے تو بخلوں کے طبقہ سے اوپ پڑھ جاذ گے۔ اگر تم مغلس اور غریب ہو تو یہ نہ سمجھو کہ صدقہ مال کی موجودگی پر بی محصور یا محدود ہے اور ہم اس سے معذور ہیں۔ نمیں بلکہ اپنی عزت و جاہ آرام و آسائش قول و فضل غرض جس پر بھی تمہیں قدرت ہو اس کو اللہ (عزوج تل) کے نام پر تربیح کرد۔ مثلاً بیار کا پوچھا، جنازہ کے ساتھ جاما اور حاجت کے وقت مختاج کی امداد کر دینا مثلاً کی مزدور کا بوچھ بنا لینا یا سارا لگا دینا یا سمق و سفارش سے کہی کا کام نظوا دینا اور نیک بات کمنا لین ہمت بندهانا ڈھارس دلانا وغروبہ بی سب کام صدقہ ہی میں شار ہوتے ہیں اور ایسے صدقات میں جن کے لئے مالدار ہونے کی ضرورت نہیں ہے۔

صدقہ د زکوۃ کے بارے میں پانچ اہم ہدایات:۔

زکوة و صدقات ميں پارنج باتوں کا زيادہ خيال رکھنا چاہئے۔

(i) جو تجویح میمی دیا کرد وہ لوگوں سے چیپا کر دیا کرد کیو تکہ حدیث شریف میں آیا ہے کہ چیپا کر خیرات دینا پر دردگار کے غصہ کو بجعا آ ہے (این عساکر ضعیف ترین کا حس) ادر جو مسلمان اپنے دائیں ہاتھ سے اس طرح خیرات کرے بائیں ہاتھ کو بحی خبرنہ ہو تو دہ ان سات بندوں کے ساتھ اٹھایا جائے گا جن پر اللہ تبارک دفتانی بردز قیامت سایہ فرائے گا جب کہ اس کے سائے کہ سوا کمیں سایہ نہ ہو گا۔ (مغمون ہماری د مسلم) اس میں حکمت ہے کہ صدقہ سے مقصود بخل کی بر خصلت کا دور کرنا ہے گر اس میں ریا کے خطرتاک مرض کا اندیشہ ہے اس لئے چیپا کر دینے کے سبب سے ریا سے نجات مل جائے گی کیو تکہ مسلمان جب قبر میں رکھ دیا جاتا ہے تو ریا سانپ کی صورت اور بخل بچلو کی صورت بن کر اس کو تلایف پنچا آ ہے تو ریا لئے تچو بھیچ دینے اور اگر کمی نے خیرات تو کی گر دکھادے کی غرض سے کی ہے تو نے خیرات کرنے سے بی کیو کہ خیرات تو کی گر دکھادے کی غرض سے کی ہو تو مانپ کی غذا بنا دیا 'اس صورت میں پچلو سے تو نجات ہو گی گر مانپ کی زہر کی قرت اور زیادہ ہو گی کیونکہ بخل کا منتا پورا ہوا تو نجات ہو گی گر مانپ کی زہر کی قرت اور زیادہ ہو گی کیونکہ بخل کا منتا پورا ہوا تو نجو کا ذور برے گی مانپ کی

marfat.com

**Click For More Books** 

منثاء ہوا تو سانے کا زور زیادہ ہو گا۔ (ii) جسے خیرات دو اس بر احسان نہ سمجھو اور اس کی شناخت ہیہ ہے کہ مثلاً تم نے سمی مختاج کو خیرات کے طور پر کچھ دیا اور اس سے شکر گذاری کی توقع رکھی یا مثلا وہ تمہارے ساتھ بدسلوکی سے پیش آیا تمہارے دشمن کے ساتھ محبت کرنے لگا تو حمیس یہ اتنا ناگوار گزرا کہ اگر صدقہ دینے سے پہلے یم صورت پیش آتی تو یقینا اتنا ناگوار نہ گزر ہا تو اس سے صاف خاہر ہوا کہ تم نے اس محتاج پر اپنا احسان سمجھا جسی تو اس بدسلوکی پر اتنا طیش آیا' اس کا علاج بیہ ہے کہ تم اس محتاج کو اپنا محسن سمجھو کہ جس نے تم سے صدقہ کا مال لے کر تمہیں جن الہلی سے سِکدوش کر دیا ادر اور تمہارے مرض بخل کا طبیب بن گیا کیونکہ تہیں معلوم ہو چکا ہے کہ زکوۃ و خیرات سے مقصود بخل کا دور کرنا ہے لیں مال زکوہ گویا بخل کا دھودن ہوا نہی دجہ ہے کہ اُمت کے غم خوار شفیع روز شار صلی اللہ علیہ وسلم زکوٰۃ و صدقہ کا مال اپنے خریج میں نہ لاتے اور فرمایا کہ بیہ مال کا میل ہے (مسلم) تو جس مسلمان نے تمہارے مال کا میل لے کر تہمیں اور تمہارے مال کو پاک و صاف بنا دیا تو بھلا ہناؤ کہ اس کا تم یر احسان ہوا یا تمہارا اس پر احسان ہوا۔ بھلا اگر کوئی جراح مفت فصد کھول کر تمہارا وہ ماقص خون نکال دے جو تمہاری دنیوی زندگی کے لئے نقصان دہ ہے تو کیا تم اس کو اپنا محسن نہیں شبجھتے؟ ای طرح جو صخص دل ہے جُل کے فاسد مادہ کو کہ جس کے ضرر کا حیات افردی میں اندیشہ ہے بلا معادضہ لینی مفت نکال دے تو اس کو بدرجہ ادلی اینا محسن و خیرخواه شمجصنا حاب -

(iii) صاف ستحرا لیعنی پاکیزہ اور عمدہ مال خیرات کرد کیونکہ جو چیز ناپند ہو اس کا اللہ ( عزّد جلّل ) کے نام پر دینا کیے مناسب ہو سکتا ہے تم من ہی چکے ہو کہ اس سے مقصود دعوائے محبتِ اللی کا امتحان ہے کہں جیسی بری یا بھلی چیز اللہ (عزّد جلّل ) کے نام پر خیرات کرد گے۔ اس سے خود معلوم ہو جائے گا کہ تہیں اللہ تعالیٰ کے ساتھ کس قدر محبت ہے۔

(iv) تهمیں جو کچھ صدقہ و خیرات یا زکوٰۃ کی صورت میں دینا ہو خوشی خوشی اور

خدہ رد ہو کر دیا کرد کیونکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرایا ہے کہ ایک در پہم لاکھ درہم سے بڑھ جا ہا ہے۔ (نسائی این خزیمہ این حبان اور تھم نے مسلم کی شرط پر بیہ صحیح بتایا ہے)اس کا مطلب سی ہے کہ جو ایک درہم نیک نیچ سے اور خوشی کے ساتھ دیا گیا ہے وہ ان لاکھ درہمول مے بڑھا ہوا ہے جو ناگواری کے ساتھ دیتے تھے ہیں۔ (۷) صدقہ کے لیے محل و مصرف عمدہ تارکیا کرد یعنی یا تو کسی بر ہیزگار عالم کو دیا

(۵) صدور سے سے ل و سرف سرو یا ریا ریا رو کا پر چارو کا پر چروادعام و دیا کرد کہ تمہارا مال کھانے سے اس کو اللہ تعالیٰ کی اطاحت ادر تقومیٰ پر قرت ادر اعانت ہویا کسی عیال دار نیک بخت مسلمان کو دد ادر اگر یہ تمام ادصاف ایک طخص میں جمع نہ ہوں تو جس میں ایک دصف بھی پایا جائے دہ بھی تمہارا صدقہ پاک ہو جانے کے لئے کانی ہے البتہ نیک بختی کا لحاظ سب سے مقدم ہے کیونکہ دنیا کا مال د متاع بندوں کے لئے ای داسطے میا کیا گیا ہے کہ ان کی ایام گزاری ہو تکے ادر ان چند روزہ ایام میں آخرت کا توشہ ان کو حاصل ہو جائے تو جو لوگ در حقیقت سنر آخرت میں مشغول ہیں ادر اس عالم قانی کو راستہ کا پڑاؤ ادر مسافر خانہ سبچے ہوئے ارشاد فرماتے ہیں کہ "پر ہیز گاردں کو کھانا کھلایا کہ ادر اپنا ترم ع و سلوک ایمان داروں ہی کو پڑچایا کرو" (ایو بیلی-این ایل الدنیا۔ حسن ہے)

(۳) روزه

اللہ تعالی فرمانا ہے کہ ہر نیکی کا دس گناہ سے سات سو گنا بیک نامد اعمال میں ثواب لکھا جانا ہے ۔ (بخاری' مسلم اور نسائی کی احادیث کے مضمون کے مطابق) گر روزہ خاص میرے لئے ہے اور میں خود ہی اس کا صلہ جو چاہوں گا دونگا (ابن السارک' مرسل و حسن) اور سرور کا کتات آقائے نامدار صلی اللہ علیہ و سلم نے فرمایا کہ ہر شے کا ایک دروازہ ہوتا ہے اور عبادات کا دروازہ روزہ ہے۔ (بخاری' مسلم' تر ندی' ابن ماجہ)

روزہ پر اتنے اجر و ثواب کے اسباب:۔

روزه پر اس قدر اجر و ثواب کا سب دو باتیں ہیں۔

(i) روزہ کھانے پینے اور مباشرت چھوڑنے کا نام ہے اور ایسا پوشیدہ کام ہے کہ جس پر اللہ تعالیٰ کے سوا کوئی آگاہ نہیں ہو سکتا اور اس کے علادہ جتنی عبادتمیں میں مشلا نماز' حلاوت' زکڑۃ' جج سیہ سب ایسی عبادتمیں میں جن پر دو سرے لوگ بھی واقف ہو سکتے ہیں کپس روزہ دبی مسلمان رکھے گا جس کو لوگوں میں اپنے عابد و زاہر کملائے جانے کا شوق اور رہا نمود کی محبت نہ ہو گی۔

(ii) روزہ سے اللہ عزوج کی کا دشمن لیتی شیطان مغلوب ہوتا ہے کیو تکہ جس قدر نفسانی خواہشیں ہیں سب بیٹ بحرنے پر اپنا زور دکھاتی ہیں اور شیطان انسیں خواہشات کو واسطہ بنا کر مسلمان کا شکار کرتا ہے اور جب روزہ کی وجہ سے مسلمان بحوکا رہا اور تمام خواہشیں کمزور پڑ تکیں تو شیطان مجبور اور بے دست و یا ہو گیا۔ چنانچہ سرکار دو عالم کور مجسم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ ماہ رمضان میں جنت کے زروازے کول دیتے جاتے ہیں شیاطن کو زنچروں سے جلا دیا جاتا ہے اور بانوں نی بی نیکارتا ہے کہ اے بھلائی کے طلب گارو آگے بڑھو اور اے بدکارو باز آڈ۔ (بخاری

مقدار کے اعتبار ہے روزہ کے درجات 💶 (i) ادفیٰ درجہ :۔ ادنی درجہ یہ بے کہ صرف رمضان المبارک کے فرض روزے ہر مال رکھ لیا

اعلیٰ درجہ ہے ہے کہ جس طرح حضرت داؤد علیہ السلام روزہ رکھتے تھے ای طرح ایک دن تو روزہ رکھ اور دو سرے دن نہ رکھ بجر تیرے دن رکھے اور چوتھ دن نہ مرکھ روز مور دروزہ رکھنے کی بہ نبست سے صورت بدرجها بہتر ہے (مغمون مدینے تغاری و مسلم) اور اس کی دچہ ہے ہے کہ بچش روزہ رکھنے ہے بحو کا رہنے کی عادت ہو جاتی ہے اور عادت ہوئے بچچے شکتگی اور قلب میں صفائی اور خواہشات نفسانی میں ضعف و کزوری محسوں نہ ہو گی مالا نکہ روزہ ہے کی مقصود ہے دیکھو مریض جب دوا کا عادی ہو جاتا ہے تو کچر دوا کچھ بھی نفع نمیں دیتی۔ می سب ہے کہ حضرت عبداللہ این عرف و ملم نے قربایا کہ "ایک دن روزہ رکھ و اور دو مرے دن کھاڈ یو "انہوں نے عرض کیا درسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم ہے روزہ کی بابت دریافت کیا تو آپ صلی اللہ علیہ و ملم نے فرایا کہ "ایک دن روزہ رکھ و اور دو مرے دن کھاڈ یو "انہوں نے عرض کیا کہ یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم میں اس سے بھی اعلیٰ درجہ چاہتا ہوں تو آپ ملی اللہ علیہ و سلم ہے روزہ کی بابت دریافت کیا تو آپ صلی اللہ علیہ و ملم نے فرایا کہ "ایک دن روزہ رکھ و اور دو مرے دن کھاڈ یو "انہوں نے عرض کیا در ملی اللہ علیہ و سلم ہے روزہ کو اور دو مرے دن کھاڈ یو "ایس میں ہے ریس ملی اللہ علیہ و سلم ہے دونا کہ اس سے بھی دیت کیا تی معلی دیت کر میں اللہ علیہ و سلم نہ فرایا کہ اس سے اللہ دول خوبی کی میں ہے۔ در معلی اللہ علیہ و سلم نے فرایا کہ اس سے الی دوزہ کوئی نہ میں دیت رہے کوئی میں ہے۔ رکھتا ہے تو آپ صلی اللہ علیہ و سلم نے فرایا کہ ایں اورزہ رکھن نہ رکھن دوان ریزاہ رکھن ہو تو آپ

(iii) متوسط درجه :-

متوسط درجہ یہ ہے کہ عمر کا تمالی حصتہ روزہ میں صرف ہو جائے انڈا مناسب ہے کہ ماہ رمضان کے علادہ ہر ہفتہ میں دو شنبہ و چنجنبہ کا روزہ رکھ لیا کرد۔ اس حساب

ے سال بحر ش چارہ ماہ اور چار لوم کے روزے ہو جائم کے حرجہ تلہ میدالفظراور میدالا محلیٰ اور ایام تشریق میں روزہ رکھنا جرام ہے اور عمل ہے کہ دونوں حدین دد شنبہ یا مبتخب کو پڑیں اور ایام تشریق میں سے ایک دن تو ضرور پی یا جسرات کو ہو کل اس لئے چار مینے اور ایک دن کے روزے ہو جائیں گے اور بارہ مینے کے تمائی میں اس لئے جار مینے ایک دن نیادہ رہ کا یہ تمائی عمر کا حساب فور کرنے سے با آسانی سمجھ میں آجائے کا اس مقدر سے روزوں کا کم کرنا منامب نمیں ہے کیو تکہ اس میں آسانی مجمی ہے اور قواب بحت زیادہ ہے۔ کیفیت کے اعتبار سے روزہ کی اقسام ہے۔

روزہ کی کیفیت کے اعتبار سے تین قشمیں ہیں۔

(i) ایک تو عام روزہ ہے صرف روزہ تو ڑنے والی چیزوں لیتی کھانے پینے اور جماع سے بیچتے ہیں اگرچہ بدن سے گناہ کئے جائیں چنانچہ سے تو نام ہی کا روزہ ہے۔ (ii) بدن کے کمی عقو سے بھی کوئی کام خلافِ شرع نہ ہو' لیتی زبان غیبت سے محفوظ رہے اور آکھ ما تحرم کو ٹری لگاہ کے ساتھ دیکھنے سے بچی رہے وغیرہ دغیرہ

(iii) خاص روزہ خاص بندوں کا ہے کہ اعتدائے بدن کے ساتھ ان کا تقلب بھی فکر و دسواس سے محفوظ رہتا ہے اور سوائے ذکر اللی کے کمی چڑ کا بھی ان کے دل میں گزر نہیں ہونے پانا سے کمال کا درجہ ہے۔ اور چونکہ اس کا حاصل کرنا ہر هخص کا کام نہیں ہے اس لیے کم ہے کم انٹا خیال تو ضرور رکھنا چاہئے کہ ایسے کھانے پر روزہ افطار کیا کرد جو بلاشبہ حلال اور پاک ہو اور وہ بھی انتا نہ کھاذ کہ جس سے معدہ بھاری اور بدن ست ہو جائے کہ تہجہ کو بھی آتھ نہ کھلے یون ایسا نہ کو کہ دن کے چھوٹے ہوئے کھانے کی بھی حلاقی افطار کے وقت کرنے لگو کیونکہ ایسا کرنے والوں کو روزہ کا انتا نفع قسی ہونا بغتا کہ ستی کی دجہ سے تعمان ہوجاتا ہے۔

//ataunnabi.blogspot.com/

(٣) Ś

اللہ ( عزوجل ) فرمانا ہے کہ لوگوں پر اللہ ( عزوجل ) کے واسلے ج بیت اللہ شریف فرض ہے۔ جس تمی میں وہاں تک وینچنے کی طاقت ہو اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے کہ صاحب استطاعت مسلمان بغیر ج کتے مرکایا تو اے افقتیار ہے کہ یہودی ہو کر مرے یا تصرافی۔ (این عدی اور ترذی کچھ فرق کے ساتھ)

آداب سفر ج بيت الله شريف :-

ج بھی دین کا ایک ستون ہے جج کے اعمال و ارکانِ خاہری کا بیان چو تکہ احیاء العلوم میں ہو چکا ہے اندا اس جگہ جج کے رموز اور آداب بیان کرنے مقصود میں پس جاننا چاہئے کہ آدابِ جج سات ہیں۔

(i) سفرے پہلے حلال زاد راہ اور کوئی نیک بخت ساتھی حلاش کر لو کیونکہ حلال توشہ سے قلب میں نور پیدا ہو گا اور رفتِقِ صالح حمیس گناہوں سے روکتا اور نیک کام یاد دلا تا رہے گا۔

(ii) اس سفر میں تجارت کا خیال بالکل نہ رکو۔ کیونکہ طبیعت کے تجارت کی جانب متوجہ ہو جانے سے زیادہ حملن شریفین کا ارادہ خالص اور بے لوٹ نہ رہے کا۔ ریہاں یہ سوسر دل میں پیدا ہو سکتا ہے کہ قرآن سیم میں تو تجارت کی اجازت دی سمی ہے دراصل اول تو مولف رحمتہ اللہ علیہ دوران تج تجارت کو ممنوع شیں قرما رہے جو خلاف قرآن ہو۔ دوم ہم میں اور صحابہ کرام رضوان اللہ علیم ما بچنین میں یہ قرق ہے کہ ہم تج کو بمی تجارت کے لئے کر لیں گے اور دہ نفوس قدسہ تجارت بھی اعانت دین کے لئے فرائے تھے)

(iii) راستہ میں کھانے کی اندر وسعت کو اور رفتائے سفر اور نوکروں چاکروں اور کرایہ داردں کو خوش رکھو اور کمی کے ساتھ مختی ہے بات نہ کو بلکہ نمایت اخلاق و محبت سے اور مزم گفتاری ہے سے ختر کردہ Marfat - Combo Click For More Books

(iv) فحش کوئی' جنگڑے' فغول بکواس اور دنیا کے معاملات کی بات چیت کو بالکل چھوڑ دو اور مزوری حاجتوں سے فارغ ہونے کے بعد اپنی زبان کو تلادت کلام اللہ اور ذکرالہی میں مشغول رکھو۔

(۷) شخدف یا حمری لیتنی شان کی سواری پر سوار نہ ہو بلکہ باربرداری کے ادنٹ پر ہیٹھ جاؤ گما کہ دربار اللی میں پراگندہ حال غبار آلودہ ادر مسیقول مختاجوں کی تک ذلیل د ختہ حالت سے حاضری ہو' اس سفر میں بناؤ سنگار ادر زیادہ آرام طلبی کا خیال مجمعی نہ لاؤ۔

(vi) تمجی تمجی سواری ہے اتر کر پیدل تمجی ہو لیا کرو کہ اس میں سواری کے مالک کا بحی دل خوش ہو گا ادر سواری کو بحق آرام لیے گا نیز تسارے ہاتھ پاؤں تجک حرکت کرنے ہے چست و چالاک رہیں گے۔

(vii) جو کچھ بھی اس سفر میں ختم ہو جائے یا جس قسم کا بھی پالی نقصان یا تکلیف یا معیبت انحانی پڑے تو اس پر خوش دل رہو اور اس کو اپنے حج کے مقبول ہونے کی علامت سمجھواور اپنے پروردگار ہے تواب کی امید رکھو۔

عبادت ج میں حکمت:۔

اگرچہ حج کی عبادت میں بہت می پوشیدہ حکمتیں میں طرح م صرف دو حکمتوں کا بیان یہاں ضروری سیجھتے ہیں۔

(i) ج اس ریبانیت کا بدل ہے جو پہلی امتوں میں رائج تھی حدیث میں آیا ہے کہ امت محمد (ملی اللہ علیہ وسلم) کی ریبانیت اللہ تعالٰی نے ج کو بنا دیا ہے 'ادل ہیت عقیق لینی سب سے پہلے بنے ہوئے مکان کو اللہ تعالٰی نے شرف عنایت کیا لینی اس کو اپنی جانب منوب فرایا اور بیت اللہ نام رکھ دیا پھر اس کے گرد و نواح کو حرم گردانا۔ میدان عرفات کو حرم کا صحن بتایا اور اس کا شرف اس طرح فرایا کہ نہ وہاں طکار جائز ہے نہ دورفت کا ننا طلال۔ سو سے ظاہر ہے اللہ تعالٰی مکان سے منزو ہے اور گر یا مکان کا محماج نہیں ہے وہ سب کو محیط ہے اور اے کو کی جگہ اپنے احاطہ میں نسم ، لے سرتی۔ بن کہ من اس حافظ کا تی ایک میں Click For More Books

کا لوگوں کو تھم دیا تو اس میں تحکمت ہے ہے کہ ہتروں کی فلامی کا اظھار اور ان کی بترگی کا احتمان ہو جائے اور فرمان بردار غلام اپنے آقا کے دربار میں دور دراز بتجلوں سے بالقصد زیارت کرنے کو جوق در جوق الی حالت سے آئیں کہ بال تحرب ہوئے ہوں غبار آلود ہوں' شاہی ہیت و جلال سے سراسیمہ و پریشان حال ہوں' نتگھ سر نتگھ پاؤں سکین و عمان سے ہوئے ہوں اور ای مسلحت سے اس میادت میں جس قدر بھی اعمال و ارکان مقرر کیے گئے ہیں وہ سب بعید از عقل ہیں تاکہ ایسے اعمال کا ارکرنا اللہ تعالیٰ کے تھم کی تحمیل سمجھ کر ہو اور کوئی طبعی خواہش یا حقل تحک کا انباع اللہ نعالیٰ کے تعلم کی تحمیل سمجھ کر ہو اور کوئی طبعی خواہش یا حقل تحک کا انباع اللہ علیہ و چنانچہ حضور ٹرو کو ملی اللہ علیہ و سلم نے قولیا کہ اے باری تعالیٰ ! ہم اپنی عبورت و غلامی کا اظہار کرنے کو حماوت حقد یعنی ج کے لیے حاضر ہیں۔

(ii) سفر بنج کی وضع بالکل سفر آخرت کی ی ب اور معصود یہ ب کہ تجاج کو اعمال نج ادا کرنے سے مربح کا وقت اور مرنے کے بعد پیش آنے والے واقعات یاد آئیں مثلاً شروع سفر میں بال پچل سے رخصت ہوتے وقت سکرات موت کے وقت اہل و عیال سے رخصت ہونے کو یاد کو اور وطن سے باہر نظلتے وقت دنیا سے جد ا کو یاد کو اور سواری کے جانوروں پر سوار ہوتے وقت جازہ کی چارپائی پر سوار ہونے کو یاد کو 'اترام کا سفید کپڑا پہنچ وقت کفن میں لیٹنے کو یاد کر اور کم میقات بج تک جو نیک را معید کپڑا پنج وقت کفن میں لیٹنے کو یاد کر اور کم میقات بج تک ہو دنیا سے باہر کل کر میقات قیامت تک عالم مرزخ لینی قطع کرتے کو یاد کر داستہ میں را ہزنوں کے ہول و حراس کے وقت امل مرزخ لینی قرم میں حمیس کانی ب میں ہول و ہراس کا خلیل کر میقات قیامت تک عالم مرزخ لینی قرم میں حمیس کانی ب میں ہول و ہراس کا خلیل کر دیتا در دادوں اور حرار و اقارب سے علیمہ تن دہ موا دو کر یاد کو اور میدان میں رشتہ داروں اور عرار و داقارب سے علیمہ تن دہ موا دو کر یاد کو اور میدان میں رشتہ داروں اور عرار و داقارب سے علیمہ تن داد موا کر یاد کو اور زیرہ ہونے اور حران کے افت کو اور میں وقت کی تو خو کر کے دور کا دور کو یاد کو دی ہو زیا ہے بار کل کر میقات قیامت تک علی میں میں پر خو خوت کے تو کھر کم میں کانی ہو میں ہو تو زیرہ ہو نے اور میں اور داروں اور حریز و اقارب سے علیمہ تن تھا رہ جانے کے یاد کر و زیرہ ہونے اور قبروں سے المینے کر دوت کے اس جواب کو یاد کر دور کو توں کو یاد موت تو تو زیرہ ہونے اور قبروں سے المینے کو تو ت کے مرض کر دی خوش اور خوں کو دندی کر کی نمان ہو دور ای میں دشر داروں اور حریز دو اقارب می علیمہ دی کو دادوں کو دیندی کر کر دو توں کو لیک کر دی ہو دی دوندی کر یاد کرد ہونے اور خرض ماخری کے لیک میں کر دی خوش کر دی خوش کر خوض کو در کر کر دی ہو توں کو دو کر کر دو دو تو تی کی تر کر دو دو اور در کی دو توں کو دو کر کر دو دو کر کر دو دو توں کر دو توں کو دو کر کر دو تو دو تو کی خوش کر دو خوش کر دو خوش کر خوش کر دو خوش کر کر دو کر اور کر دو تو دو توں کر دو تو دو کر کر دو توں کر دو خوش کر دو خوش کر دو کر دو دو توں کر خوش کر دو خوں دو کر دو دو توں کر دو خوش کر دو خوش کر دو خوش کر دو خوش کر کر دو توں کر دو خوش دو کر دو خوش کر کر دو خوش کر کر دو خوش کر کر دو خوش دو کر دو خوش کر دو خ

عمل میں ایک مجرت اور معالم آخرت کی یاد دیانی ہے جس سے ہر مخص جس قدر مجی اس می قلب کی مغانی اور دین کی ضروریات کے خیال رکھنے کی وجہ سے استدواد ہو کی آگادی حاصل کر سکتا ہے۔

/ataunnabt.blogspot.com/

تلاوت قرآن حکيم (۵)

سرکارِ دد عالم نُورِ مجسم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرایا کہ میری امت کے لئے سب سے بہتر عبادت کلام اللہ کی حلادت ہے (بیتی - حن) حدیث قدی ہے کہ اللہ تعالیٰ فرا آ ہے کہ جو بندہ قرآن علیم کی حلادت میں مشغول ہو کر دعا ضیں مانگ سکا میں اس کو بن مائے اتنا دوں کا کہ مائٹنے والوں کو اتنا نہ دوں گا۔ (ترزی - حن خریب) حلاوتِ قرآنِ حکیم کے **خاہری** آو**اب:۔** 

حلاوت قرآنِ حکیم کے تین خاہری آداب ہیں۔

(i) تلاوت کرتے دقت دل میں بھی کلام اللہ کا احرام دکھ اور چونکہ ظاہر کو باطن تک اثر پنچانے میں بت دخل ہے اس لئے جب ظاہری صورت احرام کی پیدا کی جائے گی تو قلب میں بھی احرام پیدا ہو جائے گا اور ظاہری احرام کی صورت سے ہے کہ وضو کر نے نمایت سکون کے ساتھ کردن جھکائے ہوئے قبلہ کی طرف منہ کر کے دودانو اس طرح شیطو چیے استاد کے ساتے میں اور تجوید کے مواقق حدف قرآنیے کو تنارج سے نکالو اور ایک حرف کو دو سرے سے علیمہ ٹھر گھر کر تلاوت کو حضرت این عباس رضی اللہ عنہ قرباتے میں کہ اگر میں سورۃ ایا ازلنا اور القارعة یعنی چھوٹی سور تیں سوچ کر تلاوت کروں تو اس سے زیادہ بھتر ہوں کہ سورہ اور آل عمران فر فریڑھ جاؤں۔

(ii) بھی بھی تلاوت کی فغیلت کے انتمانی درجہ کے حاصل کرنے کا شوق تم بھی کیا کرد کیونکہ تم آخرت کی تجارت کے لئے دنیا میں آئے ہو اس لئے جمال تک ممکن ہو زیادہ نفخ کمانے کی کوشش کرد - یوں تو حلاوتِ کلام اللہ ہے سمی طرح بھی کیوں نہ ہو خواہ بیٹھے ہو' لیٹے ہو باد ضو ہو یا بے وضو اور خلوت میں ہو یا جلوت میں بسرحال نفخ ہی نفخ ہے گر بوا نفخ اس میں ہے کہ شب کے وقت معجہ میں بھالت نماز کلام اللہ پڑھو' حضرت علی کرم اللہ دجہ فرماتے ہیں کہ جو مخص نماز می کو کم ہو کو

قرآن شریف پڑھے گا' اس کو ہر حرف کے بدلے سو تیکیاں ملیں گی' اب تم خود بی سرچو کہ سوداکر بن کر زیادہ نفخ کی حرص کیوں نہ کی جائے۔ (منمون م<sup>ریل</sup>ی) (iii) حلاوت کی مقدار کا بھی لحاظ رکھو ادنی درجہ تو ہے ہے کہ ہر مینے میں ایک

مرتبہ ختم کرو اور اعلیٰ درجہ بیہ ہے کہ تمین دن میں ختم کرو کہ ممینہ بحر میں دس ختم ہوں اور متوسط ورجہ یہ ہے کہ ہر ہفتہ پورا قرآن شریف ختم کر لیا کرد۔ تمن دن سے کم میں کلام مجید ختم کرنا مردہ ہے۔ کیونکہ سمجھ نہ سکو کے اور بلا سمجھے پڑھنا گتانی ہے یہ سمجھو کہ جب حلاوت کلام اللہ نافع ب توجس قدر بھی حلاوت زیادہ ہو گی آی قدر تواب زیادہ ہو گا یہ تمہارا قیاس غلط ہے پروردگار کے بھید کا سمجھنا انبیاء علیم السلام ہی کا کام ہے۔ پس جب مرکار ابد قرار معلی اللہ علیہ وسلم فرما چکے ہیں کہ تین دن ب كم مي ختم متحب نهي ب تو تمهار ب لخ اتباع رسول (معلى الله عليه وسلم) لازم ہے اور اپنی رائے کو دخل دینا جمالت اور کم عقلی ہے چنانچہ تم دیکھتے ہو کہ ردا بیار کو نفع دبتی ہے لیکن اگر طبیب کی بتائی ہوئی مقدار سے زیادہ دو گے تو د کچھ کو بیہ مریض مرے کا یا اچھا ہو جائے گا؟ ای طرح نماز حالا نکد عبادتوں میں اصل ہے تکردہ طلوع و غروب اور استوائے آفاب کے دقت ناجائز اور صبح و عصر کے فرضوں کے بعد کردہ ہے جب مرض کی دوا میں جسمانی طبیب کی بات بے چوں و چرا مان کی جاتی ہے تو کیا وجہ ہے کہ روحانی علاج اور روحانی طبیب کی ہتلائی ہوئی دوا میں اس کی مقدار کا علاج نہ رکھا جائے اور اس کے بیعانے میں عظم کو دخل دے کر سوال کیا جائے کہ تمن ون سے کم میں ختم کرنا کیوں ناجائز ہے۔ تلاوت قرآن حکیم کے باطنی آداب :-

**علادت قرآن حکیم کے پانچ بالمنی آداب ہیں۔** 

(i) جس طرح الله تبارک وتعالی کی عظمت و جلال دل میں ہے اس طرح اس کے کلام کی بھی عظمت دل میں ہونی چاہئے۔ مثلاً جب تم گونا گوں تلوقات لینی عرش و کری' لوح و قلم' آسان و زمین' حیوان و انسان' جنات اور نبا بات و جماعات کے پیدا ہونے کا تصور کرو گے تو ضرور خیال ہو گا کہ اس عالم کا پیدا کرنے والا واحدہ لا

شرک نمایت زیردست اور اییا مرتر ب که اس کی قدرت کی کولی انتها قسیمی ب متمام عالم کی بقا ای سے فضل و کرم پر موقوف ب ایے شنطاء عالی شادی کے قربان واجب الاذعان مینی قرآن مجید کی کیا عظمت و وقت ہونی چاہیے؟ یاد رکھو کہ جس طرح اس کے متنی کے دل میں لائے کے لئے طمارت اور وضو کی خرورت ب ای طرح اس کے متنی کے دل میں لائے کے لئے طمارت اور خوا م اور تمام اطلاق رول سے پاکی لازم ج لیں جو قلب یالمنی کندگی اور نیامت میں آلودہ ب وہ اس محترم شادی قرمان کے حوالتے تو اکثر ب ہوتی ہو جاتے اور قرابا کرتے تھے کہ "یہ میرے پاک طرح ار محوالتے تو اکثر ب ہوتی ہو جاتے اور قرابا کرتے تھے کہ " سے میرے پردردگار ( مرتوب کی کا کام ب" اللہ توالی کی بڑی رحمت ب کہ اس نے اپنے یا مطلب کام از ل کی انوار و تجلیات کو حدف کے لیاس میں چھیا کر تمارے حوالہ کیا ہے ورنہ اس کی نورانی شعاطوں کا کوتی بشر متحمل نہ ہو سکا دیکھ لو کہ طور جیسا پیاڑ بھی کلام الای کی تجلیات کا تعصل نہ کر سکا اور کلائے محال اکر اللہ تعالی حضرت مکام علیہ السلام کو نہ سنجمال لیتا تو ان میں بھی جرف اور آواز کے لیاس سے مجرد کلام الحق کے سنے کی طاقت نہ تھی۔

(ii) اگر قرآن علیم کے متی محمد سلتے ہو تو کوئی آیت مجی بلا مجمع طادت شرکد کوتک ترتمل میں جس کا قرآن علیم میں تکم ہے قدر لینی فور و قکر اور کھتے اور موجد دی سے حاصل ہے۔ حضرت علی کرم اللہ دجمہ قرائے ہیں کہ اس طلادت سے کیا نفخ جس میں کھنے سے داسلہ نہ ہو ختم قرآن کی تعداد بدحالے کا تخیال مت کر کہ چاہے مجمود مجموعر نام ہو جائے کہ استے قرآن مجید ختم کے یاد رکھو کر اگر تم میں تک کر ایک دی آیت کو رات بحر برحت جاؤ کے قوم مطال میں تک کھا کیا ک قرآن ختم کرتے ہے ہم و طرح کہ مرکار ابد قرار شائع دوز شار صلی اللہ علیہ و ملم نے ایک مرتد ہم اللہ الرحمی افریکہ کو میں مرتبہ دو باط اور حض الی ذرحی اللہ عبد فراح جی کر ایک شب رسول اللہ حلی اللہ علیہ و محم نے محکم رات آلی ۔ دی آیت کو بارہا پر ما اور دہ آیت ہے تک ان تعد نہم مالتے معادی وان تعلول ہم دی آیت کہ بار پر ما اور دہ آیت ہے تا ان تعد ہم کی اللہ علیہ دسم محکم کے دی ا

لاتک انت العزید العکم (این اج و نائی) حضرت تیم داری رضی اللہ عنہ آیت ام حسب الذین اجترحوا السینات کو تمام شب بارم پڑھتے رہے اور حضرت سعید بن جیور رحمت اللہ علیہ لے آیت وامتازوا الوم ایھا المعجرمون کو بار بار پڑھنے میں تمام رات ختم کر دی۔ ایک عارف فرماتے میں کہ میں برہفتہ میں ایک ختم پڑھتا ہوں اور ایک ختم بر سینے میں اور ایک اییا ہے کہ جس کو سال بحر میں ختم کرا ہوں اور ایک طلاق الی بحی ہے جس کو تین سال سے شروع کر رکھا ہے اور اب تک پورا کلام مجید شیں ہوا۔ یہ فرق طاہر ہے کہ قکر و قمم اور خور و قریری سے ہوتا ہے اور یہ تاک کا دل ہروقت کمال نمیں رہتا اور نہ بیشہ سادی درجہ کے فور و قرکر عادی ہوتا ہو اس لیے اگر ضوعیت کے ساتھ ایک ختم علیدہ طور پر تم بحی ایا شروع کر لو جس میں سریج سمحہ کر طلاق کی جاتے اور من ای وقت پڑھا جائے برب کہ قلب فارغ ہونے کی دجہ سے فور و قرکر سکو اور متی ایچی طرح سکو برت ایک اور جس می صورت میں طلوت کے معربل می محی فرق نہ آئے گا اور بہ نے فنیلت کا ورجہ بحی حاصل ہو جائے گا۔

(ii) اس قسم و تدیر کی حالت ندکوره می معرفت النی کی کوتاکوں شاخل ت کیل اور پھول ہمی چنتے رہو کیو تکہ ہر کیل کے لئے جدا شاخ اور ہر جوہر کے لئے جدا معدن ہے کہ جہاں موتی پیدا ہوتے میں وہاں تریاق کا تلاش کرنا فضول ہے اور جہاں منگل وعود وستیاب ہوتا ہے وہاں موتوں کی جتم ہے فائدہ ہے۔ ای طرح قرآن تکیم کی تعدل میں جس تسم کا تذکر ہو ای تسم کا عرفان حاصل کرنا چاہتے۔ مثلا جہاں اللہ تعالی نے اپنی ذات و مفات یا افعال کا تذکر فرایا ہے وہاں سے اللہ تعالی کی عظمت و جلال کی معرفت حاصل کرد اور جس جگہ راہ مستقم کی تعلیم ندکور ہو وہاں رحمت و ہواں یہ وہ سر کر خل کی ہوتا کی اور جمال کا فروں کے بلاک کرنے کا ہواں ہوا ہی جس کرا حکم المال کر اور جس کر واور جمال کا فروں کے بلاک کرنے کا ہواں ہوا ہی جات کی معرفت حاصل کرد اور جمال کا فروں کے بلاک کرنے کا تا تیں بی اجم بھیا نے کرام حکیم الملام کے تذکر ہوں وہاں سے اللہ جارک و تعالی کے لفت وکرم کا علم حاصل کرد افتر خس جی موں دہاں سے اللہ جارک و تعالی

(iv) قرآن علیم کا مطلب سیمنے ہے ہو امور مانع میں ان کو جمال تک ہو بتک دفع کو کو یک کہ معیق الالحان بندول کے لئے تو خواہ خات تفسانی اور وساوس شیطانی تجاب بن جاتی میں کہ ان کے نفوس دنیدی تعلق ہے وابست اور ان کے قلوب شہرات و شک ہے ملوث ہوتے میں اور کمی قلب کے وہ پردے میں جن کے سب قرآن علیم کی بار کیاں سجھ میں نہیں آسکتیں لنڈا ان کے الخمانے کی کو شش ہونی چاہتے اور جن نوگوں کا ایمان قوی ہو جاتا ہے کہ رت کی محبت ان کے قلب میں پیدا ہونی اور ان کو اطاعت میں لات آت کے لگتی ہے ان پر مجمی قلب میں میں اور جار ہوتے میں پیدا ہونی اور ان کو اطاعت میں لات آت کے لگتی ہے ان پر مجمی قدی ان کے قلب میں پیدا ہوں شلا نماز کی حالت میں این کا ول اس طرف متوجہ ہو چاتا ہے کہ ہماری نیت کیمی ہو مثلا نماز کی حالت میں این کا ول اس طرف متوجہ ہو جاتا ہے کہ ہماری نیت کیمی ہو مثلا نماز کی حالت میں این کا ول اس طرف متوجہ ہو جاتا ہے کہ ہماری دیت کیمی ہو مالا تکہ قلب کے لئے سے می تجات ہو کہ اور ایس محق قائم ہے یا شیس یا مظلا حرف جن مالا تکہ قلب کے لئے سے می تجاب ہے کو تکہ حدف اور الفاظ کی درستی کے پیچ حوف کہ ماں سے لگا اور ٹھیک نگلا یا تھیں لگا؟ ان کا کام نہیں جن کو عالم علوی کی تر و بانا اور خاک اور کا اور کا مشاد ہو مشاہ مقد مقوم مو مان کی معرف ہو ہو ہو تا ہے ہیں کہ من کو تک ہو م حوف کہ ماں سے لگا اور ٹھیک نگلا یا تھیں لگا؟ ان کا کام نہیں جن کو عالم علوی کی تر میں دین اور حالم علی اور کارہ مشاد کریا منگور ہو۔

(٧) آیات کلام النی ے مرف تجلیات اور معرفت ی کے ماعل کرتے پر اکتفا نہ کرد بلکہ اس کے ساتھ حالت اور اثر بھی ظام ہونا چاہے شلا اگر ایسی آیت پر مو جس میں رحمت کا ذکر اور مغفرت کا دعدہ ہو تو جم پر خوشی اور سرت کی حالت پیدا ہو جائے اور غیظ و غضب اور عذاب النی کا تذکرہ ہو تو تممارا بدن لرز الحص اور الملہ توالی کا نام آئے یا اس کی عظمت و جلال کا ذکر ہو تو تممارا بدن لرز الحص اور الملہ توالی کا نام آئے یا اس کی عظمت و جلال کا ذکر ہو تو تممارا بدن لرز الحص اور الملہ توالی کا نام آئے یا اس کی عظمت و جلال کا ذکر ہو تو تممارا بدن لرز الحص اور الملہ توالی کا نام آئے یا اس کی عظمت و جلال کا ذکر ہو تو تمارا بدن لرز الحص اور الملہ توالی کا نام آئی یا اس کی عظمت و حلال کا ذکر ہو تو تو تمک جو اور آگر کا قرول کی ان توالی کا نام آئی یا ہو جو انہوں نے اللہ تعالی پر برتان باند صح ہیں مثلاً تطوق میں سے کر کو نوز باللہ خدا کا بیٹا یا بیٹی یا یوی بتایا ہے تو اس کی نقل سے مجمی شراؤ اور ایکی آیت کی تلاوت میں اپنی آواز کو پست کر دو کہ گویا ان کے الفاظ کا اپنی زبان پر لانا ہم گراں گزر آ ہے۔ غرض جس آیت میں جیسا معمون ہو اس کے مطابق آل کی ایک ایک کر ہم کر اس گزر آ ہے۔ غرض جس آیت میں جو سا معمون ہو اس کے مطابق آل کے الکر ایک تو ایک ہوئی تو ایک محک کر ہو کر آل

/https://ataunnabi.blogspot.com/ خاص حالت پیدا اور جسم پر وہی اثر خاہر ہو جانا چاہیے کہ خوف کے وقت آتھوں سے آنسو بنے لگیں اور شرم کے وقت پیشانی پر پیند آجائے اور ہیت کے وقت رونگٹے کمڑے ہو جائمی' کچکی چھوٹے اور مردہُ بثارت کے وقت آواز و زبان اور اعضاء میں انبساط و بشاشت پیدا ہو جائے۔

**مردت ذ**کرالی (1)

in the

اللہ تبارک و تعالی قرما ہے مواللہ کا کمیت سے ذکر کرو یک للاج پاک اور حدیث میں آیا ہے کہ اللہ کا ذکر جاد اور صدقات و خیرات سب سے الحفل ہے۔ اس سے مطوم ہوا کہ ذکر اللہ سے بر کوئی عمل شعین ہے ذکر اللی سے لئے ایک مغز اور عمن پوست میں اور مغز تو مقسود بالذات ہے گر پوست اس لئے حقصود اور محبوب میں کہ وہ مغز تک توضح نے ذرائع اور اسیاب ہیں۔ پہلا بوست مرف زبان سے ذکر کرتا ہے۔

دو سرا پست قلب بے ذکر کمنا اور جرایہ تلقف اس کا تو کر ہوتا ہے یاد رکھو کہ قلب کو اپنی حالت پر چھوڑتا نہ چاہئے کیو تکہ اس کو تکرات اور تعضلات میں پڑنے سے پریثانی ہوتی ہے اندا مناسب ہے کہ اس کی مرخوب شتے لیتن ڈکر النی اس کے حوالہ کر دی جائے تاکہ اس کو اطمینان حاصل ہو جائے

تیرا پوست یہ ہے کر ذکر اللی دل میں جگہ کر لے اور ایما کر جائے کہ اس کا چھڑانا دشوار ہو جائے۔ اس کا مطلب یہ ہے کہ ود مرے درجہ میں جس طرح ول کو ذکر کی عادت ڈالنے میں دقت چش آئی ہوئی تھی۔ اس تیمرے درجہ میں ول ہے ذکر اللہ کی عادت چھڑانا اس نے زیادہ دشوار ہو۔

چوقا درج جو مغز اور معمود بلذات ميد وه ي ب كه دل عم ذكر كا عام و نظان بحى باقى ند رب بلكه فركور لينى الله تعالى كى ذات مى ذات ده جائ كه ند قلب كى طرف توجه رب ند ذكر كى جانب النقات اور ند مى خرمو ند محمى ود مرے كى الغرض ذات الى عم استفراق مو جائ اى حالت كا نام قاب اور اس جالت ي تلي كريناه كو ند اينى خابرى حمى و حركت كا كولى علم موراً ب اور اس جالت ي تلي كريناه كه الي قابرى حمى و حركت كا كولى علم موراً به اور اس جالت ي تلي كريناه كه الي قابرى حمى و حركت كا كولى علم موراً به اور ان جالت ي تلي كريناه كد الي قابرى حمى و حركت كا كولى علم موراً به اور من جام محمل كا يدان بحد كر ماي قابرى حمى و حركت كا كولى علم موراً به اور كمد والم جل كال علم مي دو مرى مى يزم جار در فير الله كا خيال ممل كي اور كدورت ب لي من قاكا علم مي اس درجه من تري كركدورت اور بعد موالي مو ده حالت ب حم عم الي وجود ف قا Th arfat. COPA

**Click For More Books** 

کے ساتھ خود فانے بھی فائیت ہوتی ہے الی محریت سمجہ میں آنی مشکل ہے بلکہ بظاہر ما ممکن اور دموی بلادلیل مطوم حوکا لیکن اگر تمہیں کی حسین صورت پر عاش ہونے یا سمی عاشق صادق کے دیکھنے کا انفاق ہوا ہو گا تو اس والت کو تجمی دشوار نہ سمجو کے۔ کیا حسن پرمت فریغۃ انسان ابن معشوقہ کے فکر ایکٹیال میں اپنے محو د متقول اور بے خود شیں ہو جاتے کہ بہا اوقات زبان سے کو آی بات کرتے ہیں اور اس کو خود بھی نہیں بچھتے پاؤں ڈالتے کمیں ہیں اور بڑنا کمیں بے اس کے سامنے ے آدمی کرر جاتا ہے حالانکہ ان کی آنکھیں کھلی ہوتی ہیں <sup>ت</sup>ر وہ ان کو نظر شیں آبا۔ دومرا مخص ان سے بات کرا ہے تحریہ سنتے ہی نہیں' اگر این سے بوجھا جائے کہ کیوں بھائی کیا دیکھا اور کیا سنا تو وہ کچھ بھی جواب شیں دے سکتے' کیں معلوم ہوا کہ ان کو الی محومت ہو گئی کہ اپنی محومت کا بھی ان کو علم نہیں رہا کہ دیوانہ بن گئے اور ایے دیوانہ بنے کہ ابنی دیوانگی کی بھی خبر شیں رہی مجتوں ہو گئے اور جنوں کی بھی اطلاع نہیں بیہ سب اس معثوقہ مطلوبہ کے خیال میں متغزق ہو جانے کا اثر ہے اس کو بھی جانے دیجئے اس سے بھی آسان طریتے سے فنا کی فنائیت سمجھ میں آسکتی ہے دیکھو شمیں اپنی آبرد ادر مال کے ساتھ محبت ہے کی اگر خدانخواستہ کمی دشمن ک طرف سے تمہارے مال یا آبرد پر حملہ ہو تو اس کے غصہ اور طیش میں جو کچھ تمہاری **حالت ہو گی اس بر خور کرد کہ دہ کیسی بے خودی کی حالت ہے خاہر ہے کہ غیظ د** غضب میں نہ تم کو اپنی خبر رہتی ہے اور نہ دوسرے کی اور تم ایسے بے خود ہو جاتے ہو کہ اس وقت ابنی بے خودی کا بھی خہیں احساس نہیں رہتا کچر بھلا اگر کوئی بندہ اپنے مولا کے خیال میں ایما محو ہو جائے کہ خود فنا بے فنا اور بے خور ہو جائے تو کیا تعجب ب سمجمانے کی غرض سے بیہ مثالیں ہم نے بیان کی میں درنہ اصل بات تو یہ ب کہ جس دقت اللہ عزوجل کے فضل ہے اس حالت پر پہنچو کے تو فنائیت اور فناء الفناكي اصل دقعت معلوم كرسكو گے۔

29

طلب حلال (2)

سلسل اسلام میں طال روزی کو بے حد ایمیت دی جاتی ہے اس لئے جمال کمیں حیادت کا تھ دیا گیا طال اشیاء کھانے کا مجلی تھم دیا گیا چنا نچہ اللہ تعالیٰ فرما ہے کہ مین کی چڑ کھایا کرد اور نیک کام کرد" رسول اللہ صلی اللہ علیہ دسلم فرماتے ہیں کہ ایمان لانے اور نماز پڑھنے کی فرضیت کے بعد رزق طال کی طابق فرم ہے۔ حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عظما فرماتے ہیں کہ اگر تم نمازیں پڑھتے کھان کی طرح مجل جاذ اور روزن رکھتے زکھتے ان کی طرح دبلے مجلی ہو جاذ تو بغیر تقوی افقیار کے اور مال ور ر مان تعر کرنا۔ یاد رکھو کہ رزق حال کو تھب کی نورانیت میں برط الر جس لازا مال حرام سے بچا اور تقوی افقیار کرنا نمایت ضروری ہے۔ تقوی کے حیار درجات:۔

(i) جن چیزوں یا جس مال کی حرمت پر علائے دین اور فقهائے شریعت کا فتونی ہے ان کا استعال نہ کرو کیونکہ ان کے استعال سے آدمی فاتق بن جاتا ہے اور نقابت باتی رہتی ہے یہ تو عام موسنین کا تقویٰ کملاتا ہے۔

(ii) یہ صلحا کا تقویٰ ہے لینی مشتہ چڑ ہے مجی پر میز کرنا کیونکہ علائے شریعت نے ظاہری حالت دیکھ کر اگرچہ مشتبہ کو حلال کر دیا ہے گر چونکہ اس میں حرکت کا اختال ہے اور اسی وجہ ہے وہ شتے مشتبہ کو ملال تی ہے اندا صلحا اس کو بھی استعال نہیں کرتے۔ دیکھو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم فراتے ہیں کہ جس میں شبہ ہو اس کو چوڑ دد اور اس کو اختیار کرد جس میں کچھ بھی شبہ نہ ہو: (iii) یہ انتیاء کا تقویٰ ہے سرکار دد عالم نور مجسم صلی اللہ علیہ وسلم کا فرمان عالیشان ہے کہ مسلمان جب جک خطرہ والی چڑوں میں جلا ہونے کے اندیشے سے ب خطرہ چزوں کو بھی توکنا 40 کرچ کے تا کہ قاقیہ کا جو این تعام کا قرمان

کا۔ حضرت عمر رضی اللہ عنہ فرماتے میں کہ "حرام کے مرتکب ہو جانے کے اندیشہ ے ہم طلال کے بھی دس حصول میں ہے نو جسے ترک کر دیتے ہیں" ای بناء پر اللہ تعالی کے پر بیز گار بندے جب سو روپیہ کے متحق ہوتے میں تو ایک کم سولیتے ہیں اور جس وقت دو سرے کا حق دیتے میں تو ایک حبه زیادہ دیتے میں اور جب ایما حق لیتے ہیں تو ایک دبہ کم لیتے ہیں۔ حضرت عمر بن عبدالعزیز رضی اللہ عنه کا ذکر ہے کہ بیت المال کا ملک ان کے پاس آیا تو اپن ناک بند کر لیتے اور فرمایا کرتے کہ اس کی خوشبو سوتکھنا بھی تو اس کا استعال ہی کرنا ہے۔ اندا بہت المال کے مطک کی خوشبو کو میں سو کھنا نہیں چاہتا۔ مزہ دار حلال چزوں کے کھانے اور جائز زینت اور آرائتگی ے رہیز کرنے کی بھی کی وجہ ہے کہ زبان کو مزہ لگنا اچھا نہیں ہے کیونکہ آج طال كا مزہ يراب تو كل حرام كى لذت حاصل كرنے كا شوق ہو جائے كا قرآن عليم ميں کا فروں کی کثرت مال و متاع اور دنیا دا روں کے جاہ و حثم کی جانب نظر کرنے کی جو ممانعت آئی ہے وہ بھی ای لئے آئی ہے کہ اس چک دمک سے ایمان کی شیر بن کم ہو جائے گی اس لئے کہ دنیا کے مال و متاع کی رغبت اور محبت سے قلب میں ایمان کی محبت منیں رہا کرتی۔ ایک بزرگ کا قول ہے کہ جس کا کپڑا بتلا اس کا ایمان بھی بتلا غرض ا تقنیاء کے نزدیک وہی مال حلال اور قابل استعال ب جس میں نہ بالغل کی قتم کا شبه ہو اور نہ آئندہ کمی آفت کا خطرہ یا اخلل ہو۔ سملا(iv) یہ صدیقین کا تقویٰ ہے لیتنی جس چیز کے کھانے سے عبادات اور طاعت پر قوت حاصل نہ ہو اس سے پر ہیز کرنا مثلا ایک بزرگ کا قصہ ہے کہ انہوں نے دوا پی تو ان کی بیوی نے کہا کہ چند قدم نہل کیجئے انہوں نے جواب دیا کہ فغنول و عبث

حرکت جائز منیں بے میں اپنے نئس سے تمام حرکات و سکنات کا کاسر کیا کر آ ہوں بھلا اس چل قدمی کو کس حساب میں شار کروں گا ای طرح جس شئے کے اپنے نئس تک وینچنے کے دسائل میں سے کمی ایک سبب کے اندر بھی پچھ معصیت الحق کو دخل ہو اس سے بھی پر میز کرنا اس درجہ میں ضروری ہے <u>محضرت ذوالتون</u> معری رحمتہ اللہ علیہ ایک مرجبہ جیل خانے میں قدیر شے۔ کسی نیک جنت عورت نے ان کو محوکا پا کر

ابی طال معاش می سے بحد کھانا لیکا اور دارد فر جیل کے بات ان تک بلیکا کر تک نے تبدل نہ کیا اور یہ کمہ کر اس کو داہی کر دیا کہ کھانا اگرچہ طال ہے تکن طباق نجس ہے طباق سے مراد جیل خالے کے دارد فر کا باتھ ہے کہ وہ خالم ہے آور خالم کا باتھ پنے کی دوجہ سے کھانا اس قائل نہ رہا کہ میں اس کو کھا لوں کہ صحبت بر طبق باتھ پنے کی دوجہ سے کھانا اس قائل نہ رہا کہ میں اس کو کھا لوں کہ صحبت بر طبق رمتہ اللہ علیہ شہوں کی ان نہوں کا پانی بھی نہ بیتے تب جن کو غیر کھا اور کھم پیند باد شرایوں نے کمدوایا تھا۔ ایک بزرگ کا طلام کی خات تھی سے محرف کے کہ ا روثن کر لایا تو انہوں نے بچھا دیا اور قربایا کہ اللہ تعالی کے نافران بندہ کے چائی نہ خود م کے بورے خال مرف کی لوگ تے کہ کو اللہ اس کے بعد اس کے بعد مب کو چوڈ دو" انہوں نے کہی الی چڑکا استعال نہیں کیا جو اللہ داستے نہ تھی۔

یہ درجہ حاصل کرنا تو چونکہ آسان نہیں ہے اس لئے صرف نقہ مسلمانوں کا تقویٰ تو ضرور حاصل کرد کہ ان چیزوں کے پاس تک نہ جاؤ جن کی حرمت پر علائے دین کا فتویٰ ہے۔

اس کے ساتھ مندرجہ ذیل دد باتوں کا بھی خیال رکھو۔

کہلی بات قو سے بر کہ تعنی فقہاء نے مسائل شرع کے متعلق ہو جلے میان کے میں ان کی جانب النفات نہ کرہ حظ سے حلہ کہ سال ختم ہونے سے پہلے اپنا تمام مال اپنی بیوی کے نام اور بیوی کا سادا مال اپنے نام خط کر لیا کہ چو تک مملوکہ مال سال بحرا پنی ملک میں نہیں رہا اس لئے ذکوۃ واجب نہیں ہوتی اس حتم کا حلہ بھی مت اختیار کرنا بات ہے ب کہ فقہائے شریعت کا کام چو تکہ دنیوی انتظام و سیاست ہے اس لئے اس حلہ کی صورت میں ذکوۃ ساقط ہونے کا فتوٹی دینے سے ان کی مراد ہے بہ کہ دنیا کا منتظم اور تکم وقت سلطان ای مسلمان سے ذکوٰۃ کا مطالہ کرے گا جس کا مال لیورے سال بحر تک اس کے قبضہ مالکانہ میں دکھ لے گا اور اس حلمہ کرنے والے مالدار مسلمان کے پاس سلطانی محصل تقسیل ذکوٰۃ کے لئے نہیں آئے گا کیوتکہ چوتی کہ بات بردوں کے دیکھنے کے متعلق تھی لینی الکانہ قد مد وہ ختم سال سے تمل ہوتی ک

نام کھٹل ہو جانے کی دجہ سے جاتا رہا تحرتم کو چونکہ معالمہ اپنے بروردگار سے رکھنا ہے اور وہ دلول کے حالات سے واقف ہے۔ اس لئے یہ کمرو فریب آخرت میں کام نہ آئے گا۔ شہیں معلوم ہو چکا ہے کہ زکوۃ ے مقصود بخل کی عادت کا دور کرتا ہے اور جب زکوہ تک سے بچنے کے خیلے کرنے لگو کے تو بخل کہاں دور ہوا بلکہ بخل کو تو مر چڑھا کر اپنا امام اور پیشوا بنا لیا کیونکہ اس کا یہاں تک کمنا مانا کہ اس بکل کو نجات دہندہ اور اللہ تعالیٰ کے سامنے سرخرد کر دینے والا سمجھ بیٹھے تو اس صورت میں زکوۃ کا مقصود بالکل حاصل نہیں ہوا بلکہ اللہ تعالیٰ نے جو مصلحت اس میں رکھی تقل اس کی جانب توجہ بھی نہیں کی اور برنکس معاملہ کیا کہ بخل کو دور کرنے کی جگہ اس میں ترقی کی مثلاً مسلمان اپنی ہودی کو اس غرض سے تلکیف میں رکھتے ہیں کہ وہ تک آکر اپنا مرمعاف کردے اور جب وہ بے چاری معیبت سے گھرا کر زبان سے معاف کرنے کا لفظ نکال دیتی ہے تو مطمئن ہو جاتے اور اس کو حلال سبجھتے ہیں بھلا ایسا مال شوہر کو کیو کر طال ہو سکتا ہے۔ اللہ تعالٰ فان طبن لکم میں خود فرما تا ہے کہ ہاں دہ مرجو عورتیں برضائے نغس معاف کر دیں تمہارے لئے حلال ہے اب تم ہی بتاؤ کہ جس مہر کی معانی برے بر ماؤ اور ایذا رسانی ہے ہوئی ہو کیا وہ بخوشی خاطر شمجی جائے گی۔ جان لو کہ رضائے قلب اور رضائے نفس دو مختلف چیزیں ہیں۔ مثلًا کچھنے لَكُوانِ خَلْحُ دوا بِنِي فصد تعلواني بچوڑے بچنسی میں شکاف لکوانا ہے سب تلکیفیں ایپ ہی کہ ان کو قلب تو پند کرنا ہے گر نفس پند نہیں کرنا اس لئے کہ نفس تو ای بات کو پند کرنا ہے جس میں اس وقت لذت حاصل ہو البتہ قلب اس چیز کو پند کرتا ہے جس میں اس وقت اگرچہ تکلیف ہو گر آئندہ نفع کی امید ہو کیونکہ نفس کا ہید کام نہیں ہے کہ بعد میں آنے والی راحت کے خیال سے اس وقت تکلیف کوارا کرے۔ پس اگر ہوی نے تکلیف سے تلک اکر اور خادند کی ایزاؤں سے گھبرا کر اپنی آئندہ مصلحت اور باقی ماندہ عمر کی آسائش کے خیال ہے دوائے تلخ کی کی لینی دین مر کی معانی کوارا بھی کر کی تو اس کا نام رضائے قلب ہوا نہ کہ رضائے نفس اور دین مہر کے حلال ہونے میں اغتبار رضائے نفس کا ہے جیسا کہ اوپر کی آیت سے معلوم ہوا

کہ نہ رضائے قلب کا پی اگر اس رضا کے حلم سے حکومت و سلطن وظاف بھی کوئی فخص تقامنا کرنے والا شیس رہا تو کیا اللہ تعالی کے سامنے مجمی اس کی بدولت سرخرد ہو ہواؤ کے؟ احظم الحاکمین کو کیا جواب دو کے جب کہ رضائے قلب اور رضائے نفس سے بحث پیش ہو اور بوچھا جائے کہ ہماری اجازت کے خلاف حیلہ جوئی ے ایک ب س اور ضعف کا حق کوں مضم کیا؟ ای طرح سمی کے آگے باتھ نہ بھیلاؤ آکد بھیک مانگنا بری بات ہے اور اگر بخت مرورت کے وقت موال کرنے کی نوبت آئے تو اس کا ضرور خیال رکھو کہ مجمع میں سوال نہ کرد کیوکہ اکثر الی حالت میں دینے والا جو کچھ بھی تم کو دے گا وہ اپنے مجمع میں ذلت اور رسوائی اور ہم چشوں میں بکی خیال سے دے گا اور اس کو بخوشی فاطردینا منیں کہتے۔ پس ایما دیا ہوا مال استعل کے قابل نہیں ہے کیونکہ کمی کے بدن پر مار کر لیڈا یا کمی کے ول پر شرم اور دباذ کا کوژا مار کرلینا دونوں برابر <u>میں</u> نیز اینے دین کو ذریعہ کسب نہ بناؤ مثلاً **مسلحا فقرا**ء کی می صورت اس نیت سے نہ بناؤ کہ ہمیں بزرگ سمجھ کرلوگ دیں گے حالا نکہ تم بالكل كورب مو ادر تمهارا دل كندك ب آلوده ب ياد ركمو كه دو مرب كا ديا جوا مال تہیں اس وقت حلال ہے جب کہ تمہاری **چ**چی ہوئی حالت ایمی نہ ہو کہ اگر دینے والا اس سے آگاہ ہو جائے تو ہر کز نہ دے اس سے معلوم ہوا کہ اگر تم نے صورت بزرگوں کی ی بنائی اور تمارے ول میں خواہشات نفسانی کا بچوم ہے اور ظاہر ہے کہ دینے والے نے جو پکھ تم کو دیا ہے وہ صرف تمہاری صورت دیکھ کر دیا ہے کہ اس کو تمهاری بالمنی گندگی کی بالکل خبر نمیں ہے تو اگرچہ علائے شریعت جو خاہری انتظام کے ذمہ دار ہیں اس مال کو حلال بتلائیں گے۔ محرصاحب بصیرت ضرور حرام کیے گا اور اس کو استعال میں لانے کی ہرگز اجازت نہ دے گا۔

دو سری بات جس کا خیال رکھنا ضروری ہے دہ ہیے کہ علماء کے فتوے پر اکتفا نہ کیا کرد بلکہ اپنے دل سے بھی پو چھا کرو کہ اس معاملہ میں دل کیا کہتا ہے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم فرماتے ہیں کہ "تم اپنے داوں سے مجھی فتوے لیا کرد اگرچہ مفتی فتوے دے چکیس" بات ہہ ہے کہ گناہ مسلمان کے دل میں ضرور چھا کرنا ہے کیو تکھ

جو چیز مفرد بخپانے والی ہو گی وہ ول میں کھکھ بغیرنہ رہے گی اپس جو شے ور حقیقت حرام رہے گی یا جو کام نی الواقع کناہ ہو گا اس کو تمہارا دل بے کھلکے ہر کز قبول نہ کرے گا اور ہر چیز کی اصلیت اس طرح پر دل کے فتوے سے معلوم ہو جایا کرے گی۔ نفس بر زیادہ تشدد بھی نہ کرو مثلاً کینے لگو کہ ایہا مال کہاں ہے جو مشتبہ بھی نہ ہو اور تمی خالم یا فاسق کے ہاتھ میں نہ ہو کر آیا ہو؟ اور جب ایسا مال نہیں مل سکتا تو یا تو انسان جوگی بن کر کھاس پات کھانے پر قناعت کرے اور ایہا نہ کر سکھ تو بے باک ہو کر جو چاہے کھاتے بنے ایسا خیال کرنا محمرابی ہے۔ حلال بھی ظاہر ہے اور حرام بھی خاہر ہے اور ان کے بین بین (درمیان) کی چیز مشتبہ کہلاتی ہیں تکرتم کو صرف اتنی تلکیف دی گنی ہے کہ جو مال شرعا " حلال ہے اور اس کے حرام اور نجس ہونے کا کوئی ظاہری سبب تم کو معلوم نہیں ہے اس کو حلال سمجھ کر کھاؤ پو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک مرتبہ مشرک آدمی کے مشکیزہ سے اور حضرت عمر فاردق رضی اللہ عنہ نے ایک عیسائی عورت کے گھڑے سے وضو فرمایا اور اگر اس وقت پایں ہوتی تو نوش بھی فرماتے اس سے معلوم ہوا کہ خواہ مخواہ وہم کرنا کہ اللہ جانے پانی پاک بے یا تاپاک جائز سی بے۔ جب پانی کے تاپاک ہونے کی بظاہر کوئی وجہ تہیں معلوم نہیں ہے تو اس کو پاک ہی سمجھنا چاہئے ای طرح جو حلال شے کسی ایسے آدمی کے ہاتھ میں پاؤجس کا حال تم کو معلوم نہ ہو تو اس کو پاک سمجھو اور مسلمانوں کے ساتھ مُشنِ ظمن رکھو اور یہ سمجھ کر کہ مسلمانوں کے پاس جو کچھ مال ہے طلال اور پاک ہی کمائی کا ہو گا اس کی دعوت بھی قبول کر لیا کرو خصوصا" جب کہ مسلمان صالح اور دیندار ہو۔ ہاں البتہ ظالم بادشاہ یا سود خور 'شراب بیچنے والے کا مال جب تک بے نہ پوچھ لو کہ کس طلال طریقہ سے کمایا ہے طلال نہ سمجھو پس اگر تحقیق کے بعد معلوم ہو جائے کہ سودیا ظلم کی کمائی اور شراب کی قیمت نہیں ہے تو اس کا لے لینا بھی حرام نہیں ہے اور اگر سمی کے اس غالب حصہ حلال آمدنی کا ہے اور کم حصہ حرام کا تو اس کا کھانا بھی حلال ہے البتہ اگر نہ کھاؤ تو تقویٰ ہے۔ حضرت شیخ ابن البارك رحمتہ اللہ عليہ كے كارندہ متعينہ بھرہ نے بذرايد خط ان سے دريافت كيا تما

کہ جو محض طالم بادشاہ سے لین دین رکھتا ہو اس سے لین دین کا معاملہ کریا جانو ہے یا نہیں؟ تو شخ نے لکھا کہ اگر اس محض کا اس کے علادہ اور بھی کوئی ذریعہ کس ہو تو اس سے معاملہ کرنا جائز ہے ورنہ ناجائز۔ دنیا میں چیو قشم کے آدمی ہے اور ہر ایک کے ساتھ معاملہ کا جدا تھم غرض کہ دنیا میں چو قشم کے آدمی ہیں اور ہر ایک کے ساتھ معاملہ کا جدا تھم

' پہلی قشم وہ آدی جن کی صورتِ کب اور دینداری اور بددی کا حال کچھ بھی معلوم نہیں ہے ایسے لوگوں کا دیا ہوا مال حلال ہے اور اس سے پر ہیز کرما ضروری نہیں۔ البتہ احتیاط کے خیال سے نہ کھایا جائے تو تقویٰ میں داخل ہے۔

دو سری قسم وہ صلحا جن کی دینداری تھلی ہوئی اور کمائی کا مشروع طریقہ طاہر ہے ان کے مال میں شبہ کرما دسوسہ شیطانی ہے بلکہ اگر ان کو اس کے پر ہیز کرنے ہے رنج ہو تو ایسا تقویٰ بھی حرام اور باعثِ گناہ ہے۔

تیسری قشم وہ لوگ جن کا سارا مال یا نصف سے زیادہ مال ظلماً" یا سود یا شراب کی بیچ و شراء سے حاصل ہوا ہے اس کا دیا ہوا مال یقیناً حرام ہے اور اس سے پر ہیز کرنا ضروری ہے۔

چوتھی قسم وہ لوگ جن کا نصف سے کم مال حرام کے ذریعہ سے کمایا ہوا ہے اور تہیں معلوم بھی ہے کہ زیادہ مقدار کسب طلل تی کی ہے' مثلاً وہ ذریعہ تو طلل کے میں۔ ایک سے کہ دہ کوئی مشروع تجارت کرنا ہے اور دو سرا سے کہ ترکہ میں پچھ جائیداد پائے ہوئے ہے جس کی آمدنی اس کو ملتی ہے اور ایک ذریعہ کرام ہے مثلاً کی ظالم بادشاہ کا نوکر ہے اور تخواہ لیتا ہے گر اس ایک ذریعہ کی نسبت ان دو ذریعوں کی آمدنی زیادہ ہے تو چو تکہ اس کے پاس زیادہ مال طلل ہے اس لئے کثرت کا اعتبار کیا جائے گا اور اس کے دیتے ہوئے مال کو طلل ہی سمجھا جائے گا البتہ اس سے پر میز کرنا تقویٰ میں شار ہو گا۔

پانچویں قشم وہ لوگ ہیں جن کے کب کا ذریعہ اگرچہ معلوم نہیں ہے گر ظلم و

تعدی کی علامتیں ان پر نمایاں ہیں مثلاً جابر حکام کی می شکل و کباس اور و منع اختیار کٹے ہوئے ہیں تو چونکہ یہ غاہری حالت یوں ہتا رہی ہے کہ ان کا مال بھی ظلما" ہی حاصل ہوا ہو گا اندا اس سے احتیاط کرنی چاہئے ادر اس کی تغییش کئے بغیر حلال نہ سمجمور

چین قسم وہ لوگ میں جن پر علامت ظلم تو کورا نمیں ہے البتہ فس و فیر کے آخار نمایاں میں مثلا داڑھی منڈی ہوئی ہے یا <sup>، ف</sup>چیں بڑھی ہوئی ہی یا تحش ب رہا ہے اور گالیاں دے رہا ہے یا اجنی عورت کی رب دیکھ رہا ہے یا اس ہے کو کچھ دخل نمیں ہے اندا مال کو حرام میں تمرجما جائے گا۔ پس اگر تم کو معلوم ہو کہ سے مال اس نے ترکہ پر ری میں پایا ہے یا کی طال ذرائیہ سے کمایا ہے تو اس کو طال تعربو دیکھو رسول اللہ صلی اللہ علیہ نے مشرک کے پانی کو نجس نمیں سجما لی برب میں میں اور نمایاں کا اللہ علیہ نے مشرک کے پانی کو نجس نمیں میں اس کا مال کر کو تی میں میں میں پانی مشتبہ یا ناپاک نمیں ہوا تو مسلمان کا مال محض اس کے فتق و فجور کی وجہ سے کیے ناپاک ہو سکتا ہے۔ البتہ اگر اس کے مال کا طال ذرائیہ کب بھی تم کو معلوم نہ ہو تو ایک صورت میں اس مال کے استعمال میں تال اور احتیاط کرنے کی ضرورت ہے۔

اس تشریح کے بعد پھر ہم یمی کتے ہیں کہ ایپ دل ہے ہمی فتوئی لے اور جس مال ہے دل کھلے اس کا ہرگز استعال نہ کر البتہ یہ مزور دیکھ لے کہ دل کے فتوئی پر عمل کرنے اور تقویل افتیار کرنے ہے اس فتک کو رہ کو نہ ہو گا لیں اگر رہنے کا اندیشہ ہو تو ایبا تقویٰ کرنا بھی جائز نہیں ہے مثلاً کمی نامطوم الحال مسلمان نے کوئی چڑ تحفتہ " شہیں دی یا تساری دعوت کی اور تم نے تو ٹو کی کا بتا ہر اس کے مال کی تشیش شروع کر دی تو ظاہر ہے کہ یا تو خود ای ۔ یہ پوچھو گیا اس سے مال کی دو مرے لوگوں ہے تحقیق کہ طے اور یہ بھی ظاہر ہے کہ گر اس سے پوچھا تو اس کو ضرور رفیج ہو گا یا اگر دو سروں سے پوچھا اور اس کو : وہ گی تو مسلمان کو دن بہنچانے کے علاوہ مسلمان کے ساتھ ہدگھانی رکھنے اور بعض دفعہ ' سے اور شمت میں

جلا ہونے کا بھی اندیشہ بے اور یہ سب حرام ہیں اور تقویٰ کا چھوڑہ حرام نہیں ہے پس ایسے موقع پر اس مسلمان کا دل خوش کرنا واجب ہے دیکھو رسول اللہ صلی اللہ عليه وسلم في اين باندى حضرت بريره رمنى الله عنها كا وه كمانا جو تمي مسلمان في ان کو صدقہ دیا تھا بلا نامل کھا لیا اور صدقہ دینے والے کے مال اور حال کا ستجنس نہ فرایا۔ البتہ جب آپ صلی اللہ علیہ وسلم مرینہ میں تشریف لائے تو شروع شروع جو چیز آپ صلی الله علیہ وسلم کی نذرکی منی تو آب صلی الله علیہ وسلم نے مزور بوچ لیا کہ صدقہ ہے یا ہویے؟ اور یہ بھی صرف اس وجہ ہے کہ صدقہ کا مال آپ صلی اللہ علیہ و سلم کے لئے حلال نہ قعا اور اس سوال میں کسی کو ریخ یا ایذاء بھی شیں ہوتی تھی کونکہ صدقہ اور بدیہ دونوں کی ایک ہی صورت ہے صرف دینے والے کی نیت اور کل و مصرف کا فرق ہونا ہے باتی اس سے زیادہ تغییش ضیں فرمانی کہ کس طرح اور کمال سے حاصل کیا؟ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی عادت مبارکہ تحقی کہ اگر کوئی مسلمان آب صلى الله عليه وسلم كى دعوت كرما تو آب صلى الله عليه وسلم بلا بمال قبول فرا کیتے اور کمیں بھی منقول نہیں کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس بارے میں دریافت فرمایا ہو کہ تمہارا مال کس ذریعہ سے آیا ہے البتہ سمجی کبھار کمی غالب شبہ <sup>کے م</sup>وقع پر تحقیق حال فرما کی ہے۔ سرور کا نتات **صلی اللہ علیہ وسلم اور تمام صحابہ** کرام رضوان اللہ l جمعین سفر میں بازار ہے تمام ضروریات کی چڑیں شامل فرماتے اور خرید بھی فرماتے۔ حالانکہ یہ بھی جانتے تھے کہ سود اور لوٹ اور مال غنیمت میں خیانت کے ہوئے مال بھی بازاروں ہی میں فروخت ہوتے ہیں مگر ان توہمات کی طرف تبھی توجہ نہیں فرمائی بلکہ غالب اور کثرت کی بتاء پر بازار میں فروخت ہونے والے سارے مال کو تغییش و تحقیق کے بغیر طلال سمجھا۔ اسی طرح تم بھی بازار کی چیزوں کو حرام نہ سمجھوالیتہ اگر ناجائز اور حرام طریقہ ے حاصل کی ہوتی چیزیں کمی شرط بازار میں بکورے فروخت ہونے لگیں تو اس دقت تغییش و محقیق حال کتے بغیر خریدنا اور استعال میں لانا بے شک جائز نہیں ہے۔

(۸) حقوق العباد

بے فک تمام تلوق عرکی کمٹنی پر سوار ہو کر دنیا کا سنر کھل کر رہی ہے اور دنیا ایک مسافر خانہ ہے اس لئے آخرت کے مسافروں لیٹن مسلمانوں کا اپنی سرائے کے ہم جنس سافروں کے ساتھ نیک برناڈ کرنا بھی دین کا ایک رکن ہے۔ یاد رکھنا چاہئے کہ انسان کی تین حالتیں ہوتی ہیں کیونکہ یا تو بجرد اور تن تنہا ہوگا یا ایل د عیال اور دوست احراب وغیرہ سے تعلقات رکھتا ہوگا یا درمیانی حالت ہوگی۔ یعنی تعلق تو ہوگا مگر صرف اقریاء اور رشتہ داروں یا پڑد سیوں سے ہوگا عام گلوق سے نہ ہوگا۔ پس حقوق اور حسن سلوک سے ختیس و تقل چونا چاہتے جن میں سے دو حلاق کو ہم بیان کرتے ہیں۔

(i) پېلی حالت:۔

پلی حالت میں چونکہ آدمی کو مرف اپنی ہی ذات سے تعلق ہے اس لئے اپنے نفس کی اصلاح اور اس خدائی لظکر کے حقوق ادا کرنے ضروری ہیں جو اس کے اپنے اندر یسے والی محقصر ی دنیا میں (یعنی انسان میں) اللہ عزوج کل نے پیدا فرمایا ہے اور چونکہ یہاں ہمیں انتظار مقصود اس لئے انسانی جم میں خدائی لفکر کے مرف مرداروں کا تذکرہ کرتے ہیں اور ہوشیار کے دیتے ہیں کہ ہر مجرد و تھا مسلمان کے لئے مجمی ان کی حفاظت اور عکمداشت ضروری ہے

یاد رکو! تمارے اندر ایک خواہش پیدا کی تی ہے جس کی دوبہ سے تم ہر مند ادر پندیدہ لینی مرغوب شنے کو حاصل کرنے کی سبی کرتے ہو ادر ایک غصہ پیدا کیا گیا ہے جس کے ذریعہ سے تم ہر معنر ادر کردہ چڑ کو دفع کرنے کی کو شش کرتے ہو ادر تیری عقل پیدا کی گئی ہے اس سے تم اپنے معالمات کا انجام سوچتے ادر اپنی رغیت کی حفاظت کرتے ہو کہی غصہ کو کتاب سمجوء خواہش کو گھوڑا ادر عقل کو بادشاہ اس کے بعد معلوم کرد کہ بیہ تیزیں قوتیں تماری ماتحت بتائی گئی ہیں کہ ان میں عدل د Marfat.com

**Click For More Books** 

- 44

انصاف کرنا اور اس قدرتی ساہ سے مدد کے کر ابدی (بیشہ رہنے والی) سعادت حاصل کرنا تمارا فرض ہے۔ پس اگر تم کتے کو منڈب اور کوڑے کو شائستہ کر کے بادشاہ عقل کا مطیع و فرمانبردار بنائ رکھو کے اور عقل کا حق ادا کرد کے تو ضرور مقصود تک بنج جاد م الكر محكوم كو حاكم كى مند ير يتحا ديا اور حاكم بادشاه كو مابعدار غلام بنا دو م تو انصاف کو بیٹو کے اور طالم کہلاؤ کے کیونکہ کمی شنے کا بے محل رکھنا ہی تو ظلم کملا آ ب لازا جب خواہشِ نفسانی کوئی چیز حاصل کرنی چاہے یا غصہ تمی شتے کو دفع کرنا چاہے تو عقل سے سوچا کرد کہ اس کا انجام کیا ہے؟ اگر انجام اچھا ہو تو عقل کو چاہئے کہ اس کام کے کرنے کی ان کو اجازت دے دے اور اگر انجام برا دیکھے تو ہرگز اجازت نہ دے بلکہ اپنے ماتحت غلاموں سے اس کو پکڑدائے مثلاً لغس أكر بے جا خواہش کرنا ہے تو غصہ کو اس پر حملہ کرنے کا تھم دے کہ دہ اس بدخواہ مادان خادم کو یا به زنجر کردے اور اگر غصه بحرکنا اور بے راہ چانا چاہے تو شدت کا اس پر حملہ کرائے کہ وہ اس کو محتذا کردے اور اس کا خیال پورا نہ ہونے دے اور اگر تم نے ··· این عقل سے دریافت ہی نہیں کیا یا دریافت تو کیا تکر اس کے بحکم پر کان نہ دھرے ادر نه اس کی اطاعت و فرمانبرداری کی بلکه اس کو خادم اور تابعدار غلام بتا لیا که شهوت و غصه جو کچھ کرما چاہیں عقل ان کی ہاں میں ہاں ملا کر ان کا منشا پورا کرنے میں جلے اور تدبیر سوچ تو کویا تم فررتی ساہ میں رد و بدل کردیا اور جن میں عدل و انصاف رکھنے کا اللہ تعالى نے تحم فرمايا تما ان من طالماند کا روائى كى يس قيامت کے دن جب تمام اعراض کو اجسام عطائط جائیں گے اور شہوت نفسانی کو کتے کی اور غصہ کو گھوڑے کی صورت مرحمد، ہو گی اور عقل شاہانہ لباس پائے گی تو اس وقت بیہ راز کھل جائے گا ادر تم کہو گے ہائے افسوس ہم نے کیما ظلم کیا کہ بادشاہ کو کتے اور گوڑے کے سامنے سرم سجود رکھا کاش شکاری مرد کی طرح اس کتے اور گوڑے کو بوقت ضرورت کام میں لاتے کہ بے موقع نہ ان کو بھگاتے اور نہ خلاف عقل ان ے کوئی کام کیتے اور نہ عقل کی مانحتی ہے ان کو باہر نکالتے بلکہ ان کو عقل کا ایما آبعدار بنائے رکھتے کہ جمال وہ چاہتی وہاں ان سے کام کیتی ورنہ برکار اپنی جگہ بڑے

رہے کویا ہیں تک نہیں۔

(ii) دو سری حالت:-

دو سری حالت میہ ہے کہ جب تمہیں عام محلوق سے تعلق ہو تو اس دقت اس کا ضرور لحاظ رکھو کہ مخلوق کو تم ہے کمی قشم کی ایذا نہ پینچہ رسول متبول معلی اللہ علیہ وسلم فرائتے ہیں کہ مسلمان وہی ہے جس کے ہاتھ اور زبان سے اللہ تعالیٰ کی مخلوق محفوظ رہے اور اعلیٰ درجہ میہ ہے کہ مخلوق کو نفع پنچاؤ اور اس سے بھی اعلیٰ درجہ صدیقین کا ہے کہ جن سے ایذاء اٹھاؤ ان کے ساتھ اچھا سلوک اور احسان کرو کیونکہ رسولِ متبولی صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت علی کرم اللہ دجہ کو تصبحت فرمائی تھی کہ ''اب علی (کرم اللہ دجہ) اگر صدیقین کا درجہ حاصل کرنا چاہو تو جہ تم سے قطع تعلق کرنا چاہے تم اس سے تعلق رکھو اور جو تم پر ظلم کرے تم اس کے ساتھ اچھا سلوک کو''

محلوق کے حقوق کی بجا آوری کے لئے ہد!یات

تلوق کے حقوق ادا کرنے کے لئے مندرجہ ذیل باتوں کا خصوصی کھاظ رکھا کرد۔ ۱۔ جو کچھ اپنے لئے بہتر سمجھو دی دو سروں کے لئے بہتر سمجھو کیونکہ حدیث شریف میں ایسے ضخص کے لئے بشرطیکہ اس کا خانمہ بالخیر ہو جائے' جنم سے محفوظ رہنے کی بشارت آئی ہے۔ (بخاری) ۲۔ ہر کمی کے ساتھ تواضع سے چیش آؤ کیونکہ اللہ تعالی مغرور اور متظبر کو پیند نہیں کرنا پس اگر کوئی دو سرا مخض تمہارے ساتھ تکبتر سے چیش آئے تو اس کو برداشت کرو۔ دیکھو اللہ تعالی کھیست فرمانا ہے کہ علو و درگذر کی خصلت اختیار کرو بھلائی کی

ترغیب دد ادر جاہلوں سے پہلو تھی کرد۔ ۳۔ بیدوں کی تنظیم کرد ادر چھوٹوں پر شفقت کی نظر رکھو۔ حضور ٹرنور صلی انڈ علیہ وسلم فرماتے ہیں کہ جو جوان کمی ہو ٹرھے کی تعظیم اس کے بیدھاپے کی دجہ سے کرے

کا تو اس جوان کے برحاب میں اللہ تعالی اس کی تعظیم کرنے والا محص پیدا فرائے گا م (زندی حن غریب) اس حدیث میں اشارة درازی محرک مجی بشارت آکل ب کد اس کو یو ژها ہونا نصیب ہو گا۔ ۲۔ ہر فخص ے خدہ پیشانی ے چیں آؤ کونکہ سرکارِ ابد قرار صلی اللہ علیہ وسلم نے ایسے مخص کو درزخ سے بچنے اور اللہ عزوجل کے محبوب ہونے کی بشارت مرحت فرمائي (ابن حبان محج) ۵- دو مسلمانوں میں رنجش ہو جائے تو صلح کرا دو۔ شریعت میں ایے مواقع الفت پدا کرنے ( آلیف قلوب) کے لئے جھوٹ بولنے کی مجمی اجازت ہے اور شرعاً " اس کا درجہ نفل نماز اور نغلی ررزہ ہے بھی افضل ہے۔ ۲- سلوک اور احسان کرتے دقت اہل اور نااہل مت و یکھا کو کیونکہ اگر کوئی نااہل بھی ہو تو تم اس کے ساتھ کیوں ناایل بنتے ہو بلکہ سلوک کے لئے تو تمہارا اہل ہونا کانی ہے۔ 2- اوگوں سے ان کی حالت کے موافق برباؤ کیا کرد لین جامل میں اس کمال اور تقوئی کو مت ڈ حونڈد جو علماء میں ہوا کرتا ہے اور عوام کی طبیعتوں میں خواص کی س سمجھ اور سلیقہ کی توقع مت رکھو کہ حضرت داؤد علیہ السلام نے دعا مانگی تنفی کہ اکنی مجھ دہ راستہ بتا دے جس سے کہ تلوق بھی مجھ سے محبت کرے اور تو بھی راضی رب تو عظم ہوا کہ اے داؤد (علیہ السلام) دنیا داروں سے ان کی حالت کے موافق بر باؤ کرد اور دینداردل سے ان کے حال کے مطابق ۔ لوگول سے بر ماؤ کے دقت ان کے مرتبوں کا بھی کحاظ رکھا جائے یعنی اگر کوئی دنیا دار باعزت آدمی تمہارے پاس آجائے تو اس کو عزت دو۔ دیکھو ہمارے پارے آقا صلی اللہ علیہ وسلم نے بعض دنیا دار ذی عزت لوگون (جیسا کہ جریر بن عبداللہ) کے لئے جادر مبارک بچھا دی اور فرمایا کہ جب کوئی قوم کا کوئی بڑا فخص (یعنی باعزت فخض) تمہارے پاس آئے تو اس کی عزت کیا کرد- (طرانی ابن عدی طالم) ۸۔ مسلمانوں کے عیب ہر کر ظاہر نہ کرد کیونکہ یردہ یوش کرنے والے جنت میں marfat com Click For More Books

جائیں گے۔ (طرانی) کی کی خیبت ہر کر نہ کرد اور دوسروں کے عیوب کی ٹوہ میں بھی نہ رہو۔ یاد رکھو کہ اگر آج تم کمی مسلمان کی عیب جوئی کرد کے تو کل اللہ تعالی تمهارا عیب فاہر فرمائے گا اور جس کو دہ رسوا کرے اے امان کہاں؟ (ایدداؤد) ۹۔ سمت کی جگہ سے بھی بچ ورنہ لوگ بد گمان ہول کے اور تمہاری خیبت کیا کرس کے اور چونکہ ان کی غیبت میں جٹلا ہونے کا سبب تم بنے ہو کہ نہ تھت کے موقع پر تم جاتے اور نہ ان کو غیبت کا موقع ملما اندا گناہ تم پر بھی ہو گا اس لئے کہ گناہ کا سبب بنا بھی گناہ ہے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ایک مرتبہ ازدارج مطرات میں سے کی (فطرت صغیہ رضی اللہ عنہا) کے ساتھ کمڑے کچھ تفتگو فرما رہے تھے کہ کمی فخص کا اس جانب سے گزر ہوا چونکہ موقع تھت کا تما اس لئے حضور مُرِنُور صلی اللہ علیہ وسلم نے فورا آداز دے کر اس مخص سے فرمایا کہ اے مخض ! جس عورت سے میں باتیں کر رہا ہوں یہ حیری بیوی صغیہ (رضی اللہ عنہا) ہے۔ اس فتخص نے عرض کیا یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم توبہ ہے کہیں آپ صلی اللہ علیہ وسلم ک جانب بھی بد کمانی ہو تحق ہے۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا تعجب ہی کیا ہے شیطان تو بنی آدم کی رگ رگ می سرایت کئے ہوئے ہے لیتن شاید تمہارے دل مر یه وسوسه پیدا کرما اور ده تهماری بربادی کا سبب بنما اس کتے مجھے اطلاع دین ضروری يوأي-

۱۰ مسلمانوں کی حاجت روائی میں کوشش کیا کو ویٹ شریف میں آیا ہے کہ رسول اللہ ملی اللہ علیہ وسلم آکثر محمی کو کچھ دینے دلانے میں تاخیر فرماتے اور یوں فرمایا کرتے کہ میں صفارش کرنے کا موقع مل جائے اور تم زبان سے کلمت الخیر نکال کر تواب حاصل کر لو۔ مسلمانوں کی حاجت روائی کے لئے کوشش کرا برحال نافع ہے خواہ تماری کوشش سے اس کی حاجت پوری ہویا نہ ہو۔ حدیث شریف میں اس کوشش کا اجر و تواب سال بحر کے حاجت پوری ہویا نہ ہو۔ حدیث شریف میں اس کوشش کی کو تک میں دیتا کہ تمیں مفارش کرنے کا موقع مل جائے اور تم زبان سے کلمت الخیر نکال کر تواب حاصل کر لو۔ مسلمانوں کی حاجت پوری ہویا نہ ہو۔ حدیث شریف میں اس کوشش کا اجر و تواب سال بحر کے حاجت پوری ہویا نہ ہو۔ حدیث شریف میں اس کوشش کا اجر و تواب سال بحر کے احتیا کی نہ میں کا ایک کو تک ملائی دو اد) سکوش کے سال مورث کو تک کی دوابت کے مطابق دو اد)

Click For More Books

شریف میں آیا ہے کہ جب دو مسلمان آپس میں معافر کرتے ہیں قو رحمت الفی کے سر حصوں میں سے انسر صے تو اس کو طع میں جس نے معافر میں ابتداء کی ہوتی ہے اور ایک حصہ دو سرے کو لما ہے۔ (ترذی) ۱۳۔ اسلامی بحائی کی عدم موجودگی میں بھی اس کی مدد کرد لیتی اس کی آبد یا مال پر اگر دھیدیا نتصان آئے تو اس کو مناذ کیونکہ حدیث شریف میں آیا ہے کہ جمال کی سلمان کی آبرد ریزی ہو رتی ہو تو جو مسلمان ایے وقت میں اس کی مدد فرائے گا تو اللہ تعالی اس کی ضرورت کے وقت اس کی مدو فرائے گا اور جو مسلمان اس کی کچھ پروا نہ کرے گا تو اللہ تعالیٰ بھی اس کی اعانت کے موقع پر اس کی کچھ پروا نہ فرائے گا۔ (ابو داؤد)

اا مرر اوگوں سے بھی اس نیت سے مدارات کر لیا کرد کہ اس طرح ان کے شر ے محفوظ رہو گے۔ حضرت عائشہ رضی اللہ تعالی عنها فرماتی میں کہ ایک مرتبہ ایک صحص نے نی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس حاضر ہونے کی اجازت چاہی آپ صلی الله عليه وسلم في فرمايا "اجما آف دو برا مخص ب" اور جب وه اندر أكليا قو آب صلی اللہ علیہ وسلم نے الی نرمی و حلاوت کے ساتھ اس سے تفتگو فرمائی جس سے معلوم ہو تا تھا کہ سرکار صلی اللہ علیہ وسلم اس کی بڑی قدر فرماتے ہیں۔ جب وہ چلا کیا تو میں نے سرکار صلی اللہ علیہ وسلم ہے اس کی وجہ پوچھی تب آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ بدتر فخص قیامت کے دن دہ ہے جس کی بدی سے بیچنے کے لئے لوگ اس کو چھوڑ دیں (بخاری) نیز حدیث شرایف میں آیا ہے کہ جس طریقے سے بھی انسان این آبرد بچائے وہ صدقہ میں شار ب رسول اللہ ملی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ لوگوں ہے ان کے اعمال کے موانق میل جول رکھو۔ البتہ بدکاروں کو دل میں جگہ نه دو- (حاکم حسن و صحح) س<sub>ا۔</sub> زیادہ تر مسکینوں کے پاس اٹھو ہیٹھو ادر امراء کی محبت سے پر ہیز کرد۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے دعا فرمائی کہ یا اللی ! میرا جینا اور میری موت مسکینوں کی س حالت میں رکھ اور بروزِ محشر مجھے مسکینوں کی جماعت میں اٹھانا۔ (ابن عساکر) حضرت

marfat.com

**Click For More Books** 

سلیمان علیہ السلام باوجود اس جاہ و اقتدار کے جب بمجی متحد میں تمی مسکمین کو بیٹما ویکھتے تو اس کے پاس بیٹھ جاتے اور فرمایا کرتے کہ مسکین اپنے ہم جنس مسکین کے پاس بیٹھ گیا۔ حضرت موٹی علیہ السلام نے اللہ تعالی ہے ایک مرتبہ دریافت کیا کہ با اللہ ( عزّوجل ) میں بیٹھ کمال حلاش کردل؟ تو تھم ہوا کہ شکت دل لوگول کے پاس۔ ۵۔ جنہیں دبنی فائدہ پیٹھا سکو یا جن سے دبنی فائدہ حاصل کر سکو ان کے پاس بیٹھنے کی کوشش کیا کرد اور غافل لوگول سے دور اور علیمدہ رہو کیو تکہ سرکار دو عالم لوُر معلی اللہ علیہ دسلم فرماتے ہیں کہ برے ہم نظین سے تعالی بمتر ہے اور تعالی کو سے نیک بخت ہم نظین بہتر ہے (بیتن)

یہ خیال کرد کہ اگر تم ایسے محص کے پاس آتے جاتے رہو جو ہر دفعہ تمہارے کپڑے کا ایک نار داڑھی کا ایک بال نوچ لیا کرے تو مزور حمیس ایدیشہ ہو گا کہ اس طرح تو عنقریب کپڑا ختم اور داڑھی ندارد ہو جائے گی اور تم اس کے پاس آمد و رفت ترک کر دو گے پس ای طرح جس کی صحیت میں حبہ برابر بھی دین کی کی ہو تو اس سے پر بیز کرد درنہ تعوزا تعوزا ہو کر سارا دین برباد ہو جائے گا۔ ۲۱۔ مسلمان بھائی اگر بیار ہو تو اس کی عیادت کیا کرد اور انتخال کر جائے تو اس کے جازے کے ساتھ جاؤ اور اس کے بعد بھی کبھی کبھی قبر ستان ان کی قبر ہو کر آیا کر اور ان کے لئے ایصال ثواب اور استفاد و طلب رحمت کرتے رہا کرد۔ معاورہ کریں تو تیک صلاح دیا کو' الختم جو اجتمام اینے نفس کو نفع پنچانے اور ضرر

ے بچانے کا کر بچتے ہو دبی مسلمانوں کے لئے محفوظ رکھو متعلقین کے حقوق :۔

متعلقین میں نسبی (جو نکاح کی وجہ ہے ہوں) اور مرکی رشتہ دار لینی بیوی' بیچ' ماں' باپ' ہسایہ' غلام و نوکر وغیرہ شال ہیں۔ نجی حمرم صلی اللہ علیہ و سلم فرائے ہیں کہ قیامت کے دن سب سے پہلے جن کا مقدمہ چیش ہو گا وہ ہساہے ہوں گے قدا پڑدس کے حقوق کا زیادہ خیال رکھنا چاہئے کیونکہ ہسایہ کے لیے ہوئے گئے گے اگر

رشتہ داروں کے حقوق :-

رشتہ داردں کے حقوق کا بھی لحاظ رکھو رخم جس کے معنی قرابت لینی رشتہ داری کے میں رحمان سے مطابقت رکھتا ہے۔ اللہ عزوم جس کے معنی قرابت کے دو محفص رخم سے میل رکھے گا میں اس سے میل رکھوں گا اور جو اس سے قطع تعلق کرے گا میں اس سے قطع تعلق کروں گا۔ صلہ رخمی کرنے والے کی عرمیں برکت ہوتی ہے۔ جنت کی خوشبو جو پاچ سو برس کی مسافت سے آتی ہے وہ قاطع رخم کو ہرگز نہ آئے گی۔ رسول مقبول صلی اللہ علیہ وسلم فرماتے میں کہ مال باپ کی خدمت کرما نماز ' روزہ' ج و عرو اور جہاد نی سبیل اللہ سے محکم ہے کہ جو پچھ دیتا ہو ساری اولاد کو مساوی دیا کرد۔ (طورانی) حدیث شریف میں عظم ہے کہ جو پچھ دیتا ہو ساری اولاد کو مساوی دیا کرد۔ (طورانی)

غلاموں کے حقوق :-

فلاموں یعنی خادموں کے بارے میں امت کے غم خوار آقا صلی اللہ علیہ وسلم کا فرمان عالیشان ہے کہ ان کے متعلق اللہ تعالی ہے ڈرد اور جو بچھ خود کھاڈ انسی مجمد کملاکا داد جو تم پہنو وہی انہیں بھی پہناؤ تخل سے زیادہ ان سے کام نہ لو اور یہ سمجو کہ صاحب قدرت رتب نے ان کو تہمارا غلام بتا دیا ہے اگر وہ چاہتا تو تہمیں ان کا غلام بتا دیتا جب کھاٹا لا کر تہمارے سامنے رکھے تو چو تکہ آگ کی تپش اور دمو میں کی کونس ای نے برداشت کی اور تہمیں ان تلایفوں سے بچایا ہے اس لئے اس کی دل وہ کہ اور اس کو شفقت نے ساتھ کھلاڈیا کم از کم ایک لقمہ اس کے ہاتھ پر رکھ دد اور بیار کے لیچ میں کہو کہ کھا لو ایسا کرنے سے اس کا دل خوش ہو جائے گا اور تہماری عزت میں فرق نہ آئے گا اگر دہ کوئی خطا کر بیٹے تو درگذر کرد' اس کو غرور اور حکارت کی نظرے مت دیکھو ۔ (سلم)

بیوی کے حقوق غلام یا نوکر سے کئی جصے زیادہ میں اس لئے ہیوی کی تمام ضروریات کو پورا کرد اور حن معاشرت اور خوش کلامی سے بر آذ کرد کیونکہ ہیدیوں کے ساتھ نیک بر آذ رکنے والے کے بڑے درجے میں دیکھو ہمارے آقا صلی اللہ علیہ وسلم ازدارج مطهرات رضی اللہ تعالی محمن کے ساتھ کیمی خوش طبی، محبت و زی کا بر یا کہ فرماتے اور ان کی دل جوئی فرماتے رہتے تھے۔ احادیث میں حسن محاشرت کی بری یا کیو آئی ہے۔

اسلامی بھائی بنانے کی فضیلت:۔

اپنے لئے کچھ اسلامی بھائی (دبنی دوست) تجویز کر لوجن سے محض اللہ عزّوجلّ بی کے واسطے محبت ہو قیامت کے دن اللہ تعالٰی آواز دے گا کماں ہیں وہ جو خاص میرے واسطے محبت باہم رکھتے تھے آج جب کہ میرے سایہ کے سوا کہیں سایہ نہیں

ب میں ان کو اپنے ساید میں لے لوں گا (مسلم) حدیث شریف میں آیا ہے کہ موش کے گرد نور کے منبر ہی جن پر ایک جماعت بیٹھے گی جن کے لباس اور چرے مر آیا نور ہوں کے اور وہ لوگ ند بی بین ند شہیر محر انجیاء (علیم السلام) و شداء ان ک حالت پر رشک کریں گے۔ محابہ کرام رضوان اللہ علیم المعین نے عرض کیا گر یا رسول الله صلى الله عليه وسلم وه كون لوك مول كى؟ تو آب صلى الله عليه وسلم في فرمایا کہ اللہ عزوج کے مخلص بندے جو باہم اللہ عزوج کی کے واسط محبت کرتے اور الله عزّد جلّ کے واسطے ایک دو سرے کے پاس بیٹھتے اکھتے اور آئے جاتے ہیں (نیائی' این حبان) یاد رکھو کہ ایمان کے بعد اللہ عزوجل کے واسطے محبت کا مرتبہ ب تم کمی فخص ہے اس بنا پر محبت کرتے ہو کہ دنیا میں تہمیں اس کے ذرایعہ سے الی چر حاص ب جو آخرت میں مفید ب مثلا شاگرد کو این استاد کے ساتھ علم دین حاصل کرنے کے سبب محبت ب اور مرید کو اپنے مرشد سے راہ طریقت معلوم کرنے ک دجہ ہے محبت ہے بلکہ استاد کو اپنے شاگرد کے ساتھ جو محبت ہوتی ہے دہ بھی اس بنا پر ہوتی ہے کہ دین کا سلسلہ اس کی وجہ سے مدتوں تک میری طرف منسوب ہو کر جاری رہے گا اور بٹھے آخرت میں صدقہ جاریہ کا اجر لے گا اس طرح اپنے خادم اور محن کے ساتھ ای نیت سے تعجت ہوتی ہے کہ ان کی خدمت اور احسان کی دجہ ے فارغ البالی ہوتی ہے اور اطمینان کے ساتھ عبادت و طاعت کا وقت نصیب ہو تا ب پس بیہ اللہ عزوجلؓ ہی کے واسطے محبت ہے کیونکہ کوئی دنیاوی غرض اس محبت ے مقصود نہیں بے مگر پھر بھی چونکہ خاص اللہ عزوجل کی ذات مطلوب نہیں ہے اس لئے اعلٰی درجہ بیہ ہے کہ کسی اللہ عزوجلؓ کے پیارے اور نیک بندے سے بغیر کی دیٰ غرض کے صرف اس دجہ ہے محبت ہو کہ بیہ فخص اپنے محبوب لیتن اللہ تعالی کا محبوب ہے کیونکہ معثوق کے کوچہ کا کتا بھی دوسرے کتوں سے متاز ہو تا ہے پر بھلا کیے ممکن ہے کہ اللہ تعالی ہے محبت ہو اور اس کے محبوب بندوں سے محبت نہ ہو۔ یاد رکھو کہ رفتہ رفتہ سیہ تعلق یہاں تک قوی ہو جاتا ہے کہ اللہ عزدجل کے محوب بندوں کے ساتھ اپنے نفس کا سا بر آؤ ہونے لگتا ہے بلکہ اپنے نفس پر بھی ان

کو ترجیح ہوتی ہے لی بیٹنا مجلی یہ علاقہ مضبوط ہو گا ای قدر کمال میں ترقی ہو گی۔ ای طرح اللہ تعالیٰ کے نافران بندول سے بغض یعنی عداوت ہوتی چاہئے جن کو سے درجہ نصیب ہوتا ہے ان کی سے حالت ہوتی ہے کہ اللہ عزو جل کے نافران بندوں کے ہوتا المحفنا بیٹینا اور ان سے بات کرنا تک چھوڑ دیتے میں اور ان کی صورت نظر آتی اللی ! کمی فات محف کا بچھ پر احمان نہ کرائیو کہ اس کے احمان کی دچھ میرے ول میں اس کی محبت آجائے دشب فی اللہ اور ان کی احمان کی دچھ میرے مسلمان کو اپنے مولا سے اتی بھی محبت ضمیں جس کا سے اثر ہو کہ اللہ عزو مسلمان کو اپنے مولا سے اتی بھی محبت ضمیں جس کا سے اثر ہو کہ اللہ عزو جس محبوب بندے اس کے محبوب بن جائیں اور اللہ عز و جل کے دشنوں کو دہ این دشمن سمجھے تو سیمت چھا چاہتے کہ اس محض کے ایمان میں ضعف ہے اور اس کو اپنے رب بی کے ساتھ محبت خمیں ہے۔

امريالمعروف ونهى عن المنكر (9)

اللہ عزوم بل فرما ہے "اور تم میں ایک گروہ ایما ہوتا چاہئے کہ بھلائی کی طرف بلا ئیں اور ایچی بات کا تحکم دیں اور بری ہے منع کریں اور سی لوگ مراد کو پنچ" مرکار دو عالم نُور مجسم صلی اللہ علیہ دسلم فرماتے ہیں کہ جب لوگ گناہوں کا ارتکاب کرنے میں جتلا ہو جائیں اور ان میں ایے لوگ مجی موجود ہوں جو ان کو معصیت (گناہگاری) ہے روک تحتے ہیں گر دہ کابلی (ستی) کریں اور ان کو گناہ کے کاموں ہے منع نہ کریں تو اللہ تعالی ان پر عذاب جلد تازل فرماتے گا۔ حضرت عائشہ صدیق رمن اللہ عنما فرماتی ہیں کہ ایک ایے تھیہ پر عذاب نازل ہو چکا ہے جس میں انفارہ ہزار مسلمان آباد تنے اور ان کے اعمال اندیاء علیم السلام چیسے تھے (لینی برت تیک تے یا فرمانیاں دیکھ کر ان کو غصہ نہ آتا تعا اور امر بالمووف و نمی عن المہ کر کو چھوڑے ہو تے تھے لہذا بلاک کر دیئے گئے اگر تم کی عظہ پر کوئی ناجائز کام ہو تا ہوا دیکو گئیں ۔ اور خاموش بیٹھے رہو گے تو اس گناہ میں تم بھی شریک سمجھ جاؤ کے کیونکہ غیبت ، کرنے والا سنے والا گناہ کار کارہ دونوں برا ہر ہی۔

ی گناہگاروں سے میل جول رکھنا کیما ہے؟

جس طرح فیبت کرنے والا سننے والا گناہ میں برابر کے شریک میں بالکل ای طرح ریشی لباس یا سونے کی انگو تھی پیننے والے جس قدر گناہ گار ہیں ای قدر ان کے وہ یار دوست لینی ان کے پاس اضح پیلنے والے مسلمان بھی گناہ گار ہیں جو ان کو ریشی لباس اور طلائی انگشتری پنے ویکھتے ہیں اور منع نہیں کرتے۔ ای طرح ایسے مکانوں میں بیٹھنا جس کی دیواروں پر تصویریں ہوں' یا ایس مجلس میں شریک ہوتا جمال کوئی بڑعت ہو رہی ہو یا کمی مباحثہ یا مناظرو کے ایسے جلے میں جانا جمال سب لغو مشغلہ ہو سب گناہ ہے لی خوب سجھ لو کہ ان گناہوں کے موقعوں سے صرف پچنا ہی ضرور ک

نہیں ہے بلد جب تک بلا تال تھیمت نہ کرو کے اور کناہوں سے انہیں روک نہ دد کم اس وقت تک عمدہ برآ ہرگز نہ ہو سکو کے بھی سب ہے کہ کوشہ کشینی بھر سمجی محلی ہے اور جنایا گیا ہے کہ زیادہ میل جول سے ضرور معصیت ہوتی ہے کیونکہ مسلمان کیما ہی متقی کیوں نہ ہو جب تک طامت کرنے والوں کو طامت کا خوف دل سے نہ نگال دے اور کناہ ہوتا دیکھے تو اس کو روک نہ دے کناہ سے محفوظ نہیں رہ میک غرض مداہمت حرام ہے اور امر بالعروف و منی عن المنکر واجب ہے دو حالت میں اس کا وجوب قائم نہیں رہتا۔ وہ دو حالتیں مندرجہ ذیل ہیں اگر مبلغ کی بات کی لوگ پرواہ نہ کریں تو؟

مبطغ کو معلوم ہونا چاہئے کہ میں اس گناہ ہے منع کروں کا تہ جمعے حقارت کی نظر ہ دیکھا جائے گا اور نہ میری بات کی یہ لوگ پرداہ کریں گے اور نہ اس گناہ کو چھوڑیں گے تو البی حالت میں تصحت کرنا واجب نہ رب گا اور یہ حالت اکثر ان معمیتوں کے متعلق چیش آتی ہے جن کے مرتکب فقماء و علاء یا ایسے لوگ ہوتے میں ہو اپنچ آپ کو دیندار اور متعی بجھتے ہیں کیونکہ اگر کوئی ضحص ان کو تصحت کرے تو ان کو سخت ناگوار گزر آ ہے اور وہ گناہ چھوٹما نہیں جس کو انہوں نے افتیار کیا ہے ان کو سخت ناگوار گزر آ ہے اور وہ گناہ چھوٹما نہیں جس کو انہوں نے افتیار کیا ہے ہو اپنے اس کے ماتھ اس کا بھی خیال رکھو کہ ایک جگہ تصحت کر دینا متحب ہو وہاں ہے اٹھ آنا مزور واجب ہے کیونکہ بیٹما رہنا افتیاری فعل ہے اور بافتیار خود معمیت کا دیکھنا بھی معصیت ہے لیں جمال دورِ شراب جاری ہو یا خیب ہو رہی ہو یا واڑھی منڈے بدوین خلاف شرع عمل کرنے والے فات و فاج ہیتھے ہوں وہاں ہو کرنہ بیٹھو۔

سخت ایذا کے قوی اندلیثہ کے باوجود ہمت کرنا متحب ہے :-

اییا بھی ممکن ہے کہ ناجائز فعل ہے باز رکھنے پر قدرت تو ہو گمر اس بات کا غالب اندیشہ ہو کہ اگر دست اندازی کی تو یہ لوگ خرور میری پٹائی کریں گے مثلاً تکی

جگہ شراب کی یوش یا ستار وغیرہ یا کوئی اور سامان او و اعب رکھا دیکھو اور حکن ہے کہ آگے ہو حرک اے تو ڈ ڈالو محر خالب کمان ہو کہ ایہا کرنے ان چیوں کا مالک تحسیں ایذا ضرور دے گا تو ایک صورت میں چپ رہتا جائز ہے محر ہمت کرتا کچر بھی ستحب ہے کیونکہ ایسے امر خیر میں جو بھی ایڈا پینچ گی اس کا بہت پردا اچر طے گا۔ ایک صالت میں سکوت کا جائز ہونا اس شرط پر ہے کہ بدنی تعلیف یعنی مار چید یا مال تعمان یا سبکیت یا آبروریزی یا ایڈا رسانی کا یقین یا خالب کمان ہو نہ کہ تعیمت کرنے ان کو میری محبت نہ رہے گی یا نگوار کرزے گی اور تعلیف پنی ای سے پر ہا تعمان کیا جو کہ وحبت ہو میں کو محبت نہ رہے گی یا تعالب کمان ہو نہ کہ تعیمت تعمان کی سبکت یا جو این دشمن تو محفت کیس کے اور آئندہ کوئی تعلیف پنچانے کی تحک کی توقع ہے اور تھیجت کرنے وہ وہ صلحت ہو ہو جاتھ ہے جاتی رہے گی۔ تو خوب جان لو کہ ایک موہوم باتوں کی شریعت میں پچھ و تعت نہیں ہے اور نہ ان خالات سے کہ ایک موہوم باتوں کی شریعت میں پچھ و تعت نہیں ہے اور نہ ان خالات سے خان شرع امر یہ سیحت کے اپنے چپ ہو رہنا جائز ہے

سب سے اہم بات تو یہ ہے کہ میلنظ کا بردبار طبیعت رکھنے والا لینی حلیم الطبع اور نرم مزان ہونا نمایت ہی ضروری ہے کیو تکہ اپنی نیک بختی جنانے اور دو مروں پر اعتراض کرنے کی نیت سے تبلیخ یا وعظ کرنے کا نتیجہ اسچھا نہیں نکلا بلکہ اس سے لوگوں کو صدصہ ہوتا اور برا فرو نتگل بر حتی ہے اور لوگ گتاہوں سے باز آنے کی بتجائے ضد اور امرار کرتے ہوئے گتاہوں کا مزید جرات و مراعت کے ماتھ ارتکاب کرنے لگتے ہیں اور جب ضد بند گئی تو کچر تصیحت کرنا اللہ عزو جل کے واسطے نہ رہا بلکہ اپنے دل کی جلن نکالنے اور بی چولے کیوڑنے کی غرض سے ہو گیا للذا جب وعظ و شیحت کی غرض سے بیان کو تو نمایت نرمی سے کرو اور نیت بی رکھو کہ کاش اللہ پیدا فرما دے اور میں تو کوئی دو سرا ہی میلغ اس کی ان بری عادات کو چھڑا دے تو کانی ہے کیونکہ خود معترض اور ناصح بنے کی عزت کا خواست کا در اور مو کانی ہے کیونکہ خود معترض اور ناصح بنے کی عزت کا خواست گار ہونا خوص کے

خلاف ہے۔ ایک مرتبہ مامون رشید کو ایک مبلغ نے کمی بات کی تختی کے ساتھ تفسیحت کی تو مامون رشید نے مبلغ ہے کہا ذرا نرمی ہے بھیجت کیا کرد دیکھو تم ہے بہتر ناصح حفرت کلیم الله (علیه السلام) پنجیر محمد ، برتر بنده فرعون معرک جانب ناصح بنا کر بیجیج گئے اور ان کو اللہ تعالیٰ کا تھم ہوا **وقولا لہ قولا** کہنا *" کہ* اے موٹ علیہ السلام اور اے بارون علیہ السلام فرعون سے نرمی کے ساتھ باتی کیجئے۔ حضرت امامہ ر منی اللہ عنہ ہے روایت ہے کہ "ایک مرتبہ ایک نوجوان فخص رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوا اور کہنے لگا کہ مجھے زنا کرنے کی اجازت دیجئے' اس محض کا یہ کلمہ من کرلوگ اس کو ڈانٹنے لگے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا که اس کو چھوڑ دد کچراس <del>ف</del>خص کی جانب متوجہ ہو کر فرما<u>ا</u> که یہاں آؤ اور جب دہ فحض یاس آبا تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ میں تم سے ایک بات پوچھتا ہوں۔ بھلا اگر تمہاری ماں سے کوئی محض زما کرے تو کیا تنہیں ناکوار شیں گزرے گا۔ اس نے عرض کیا کیوں نمیں کزرے گا خرور کزرے گا۔ اس پر آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ پجرتم ہی ہتاؤ کہ دو سروں کو اپنی ماؤں کے ساتھ ایسا ہونا کیوں کر گوارا ہو گا اس کے بعد آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اچھا تساری بٹی کے ساتھ اگر کوئی ایما فعل کرے تو کیا تہیں بند ب اس فے جواب دیا کہ نمیں آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ کچر دوسرے اپنی بیٹیوں کے ساتھ اس کو کیوں پند کریں گے۔ یہاں تک کہ آپ صلی اللہ علیہ و سلم نے بہن اور چو پھی اور خالہ سب ہی کا نام لے کر دریافت فرمایا اور یوں ہی جواب دیتے رہے کہ چر دد سرے لوگ اپنے رشتہ داردل کے ساتھ ایلی بے حیاتی کیوں پند کریں گے' آخر یہ عورت کہ جس سے زنا کیا جائے کسی کی ماں یا بٹی یا چو پھی یا خالہ ضرور ہو گی اور جب تہیں اپنے رشتہ داردن میں سے کمی کے ساتھ بھی کمی کا زما کرما گوارا نہیں ب تو دو مرے مسلمان کو ان کے کمی رشتہ دار ہے تمہارا زنا کرنا کیوں کر گوارا ہونے لگا ہے۔ اس کے بعد سرکار اقدی صلی اللہ علیہ وسلم نے دست اقدی اس کے سیلے پر رکھا اور دعا فرمانی کہ اے پروردگار ! اس کا دل پاک فرما دے اور اس کے گناہ بخش

دے اور اس کی شرم کاہ کی حفظت فرا۔ اس کے بعد ہم نے دیکھا کہ سب سے زیادہ تاپندیدہ کناہ اس کے زودیک زنا ہی تھا" (احر، طرانی صحیح)

ایک مرتبہ مجمع میں حضرت تغلیل رحمتہ اللہ علیہ سے شکامت کی ملی کہ حضرت سفیان بن عینہ رحمتہ اللہ علیہ نے شامی تخد قبول قرم الیا ہے آپ رحمتہ اللہ علیہ نے من کر انتخاع میں تو صرف یہ قرما کر ثال دیا کہ نمیں ایما کیے ہو سکما ہے سفیان (رحمتہ اللہ علیہ) نے اپنا حق لیا ہو گا اور وہ بھی ناتمام مگر خلوت میں حضرت سغیان رحمتہ اللہ علیہ کو پاس بنا کر نمایت نرمی سے تصحت قرمانی کہ اے ابو علی (رحمتہ اللہ علیہ) ہم اور تم اگر بزرگ شمیں میں تو بزرگوں کو محب اور دوست رکھنے والے تو ضرور میں یعنی ہم بزرگوں کے زمرے میں شار ہوتے ہیں ایسے کاموں سے پچتا چا سیئ الرحمٰن سے محبت رکھنے والے ہیں۔ اس لئے حمیں ایسے کاموں سے پچتا چا سیئ جنہیں لوگ جنہ کہ کریں اور (نودذ باللہ) بزرگوں کے نام پر عیب لگا کیں۔ کیا مبلغ کا عالم با عمل ہوتا ضرور می ہے؟

میلنا کو پسلے اپنی اصلاح کرنی چاہئے کیونکہ تصحت کا اثر ای وقت ہوتا ہے جب کہ ناصح خود بحی باعمل ہو ورنہ لوگ جنتے اور ذاق اڑا یا کرتے میں بال یہ ضرور سجھ لیا چاہئے کہ تصحت کرنے کا جواز یا وجوب عال ہونے پر موقوف ضمیں ہے۔ اگر کوئی عالم خود عال بھی ہو تب بھی اس کو تصحت اور تبلیخ کا چھوڑ دینا اور گناہوں کو ہوتے ہونے دیکھ کر سکوت اختیار کرنا جائز نہ ہو گا۔ خوب سجھ لو کہ سے خیال بھی ایک شیطانی وسوسہ ہے کہ جب تک خود پورے عال نہ ہو جائیں اس وقت تک دو مروں کو کیا تصحت کریں گے۔ اگر اینا خیال معتبر سمجھا جائے تو تبلیخ وحظ اور تصحت کا المنگر واجب اور بے حد ضروری ہے اور عاص و گنگار شخص کے لئے بھی تبلیخ کریا المنگر واجب اور بے حد ضروری ہے اور عاص و گنگار شخص کے لئے بھی تبلیخ کریا اور دعظ کتا جائز ہے البتہ مبلین اور وا غلین پر سے دو سرا وجوب مستقل ہے کہ اپنی علم پر عمل کریں اور جس کام کی بھی دو سروں کو تعیت کریں اس پر خود بھی کا کاریند ہوں ہیں آگر ایک واجب کو ترک کیا اور خود مجلی عال نہ ہے خو درما واجب ترک

کرنا کیل جائز ہونے لگا کہ دو مردں کو **نیجت بچکی ن**ر کریں۔ Maitat.com

(۱۰) اتباع سنت

مسلمان کے لئے سعادت مندی کی معراج میں ہے کہ اس کی تمام حرکات د سکنات میں سرکار دد عالم گور مجسم صلی اللہ علیہ وسلم کی اتباع نمایاں ہو اس لئے جان لو کہ سرور کا نکات صلی اللہ علیہ وسلم کے افعال کین سنتوں کی دو قشمیں ہیں۔ (i) عبادات لینی نماز' روزہ' زکوہ' ج وغیرہ

(ii) عادات لعني كحانا' بينا' سونا' الحصنا' بيبصنا وغيره

تمام مسلمانوں پر لازم ہے کہ دونوں قسم کے افعال میں آقا صلی اللہ علیہ وسلم کی اقداء و پردی کریں کیونکہ اللہ تبارک وتعالی نے جس آیت قرآنی میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی پیروی کا تحکم فرمایا ہے اس میں اِتباع کے لئے سم کی کوئی شرط عائد سیں فرمائی بلکہ ارشاد فرمایا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم جو کچھ بھی حمیس عتایت فرمائیں اے لے لواور جس چیزے منع فرمائیں اس سے باز آجاؤ۔

حضرت شیخ مح بن اسلم رحمتہ اللہ علیہ نے عمر بحر صرف اس وجہ سے تریوز نمیں کعایا کہ انہیں سرکار اید قرار صلی اللہ علیہ وسلم کے تریوز تناول فرمانے کا انداز معلوم نہ ہو سکا تھا۔ ای طرح ایک بزرگ نے ایک مرتبہ علطی سے بائس پاؤں میں موزہ پن لیا (جبکہ دائیں پاؤں میں پہلے موزہ پہننا مسنون ہے) تو اس غلطی کے کفارہ میں جو بحک ایک کون تگیوں خیرات نہ کر لئے اس وقت بحک چین سے نہ بیٹے۔ معلوم ہوا کہ کامل اجاع اور پوری سعادت مندی کی ہے کہ عادتوں میں بھی سرکار صلی اللہ وجہ سے ایسی عظیم فعیت دارین کو کھوتا ہے وقوتی اور بدنصیبی ہے۔ اب اس کا سبب اور کامل اجاع کے چیڈ فوا کہ بیان کے جاتے ہیں۔

۔ اتباع سنت کے فائد کے :۔ (i) دل ادر اعضاء کا آلیں میں بدا کہرا ادر خاص تعلق ہے ادر اعضائے بدن

کے تمام افعال کا اثر دل کے اندر پنچنا ہے قذا جب تک اصطاح کی حرکات و سکنات حد اعتدال پر نہ ہوں گی تب تک دل کو بھی تھی مطاحیت اور نور حاصل نہ ہو سکے گا کیونکہ انسانی دل مثرل آئینہ ہے اور آئینہ سورج کی روشن ہے اس وقت روشن ہو سکا ہے جب کہ اس میں تین باتیں موجود ہوں۔ اول سے کہ اس کو صاف کیا جائے ددم سے کہ اس کا جم صاف و شفاف ہو اور تیمرا سے کہ اس میں ٹیڑھا پی ہرگز نہ ہو۔ ای طرح جب دل کے اندر مینوں اوصاف موجود ہوں کے کہ خواہشات نفسانی کے ترک کر دینے سے اس کی مفاق ہو جائے وکر الٹی کی وجہ سے اس میں پکرتی پیدا ہو جائے اور افعال اعضاء کو اعتدال پر رکھنے کی وجہ سے اس میں بچی نہ آسکے تو اس وقت بے شک اس میں تجلیاتِ الٹی کا عکس ظہور پزیر ہو گا۔

اعتدال کے معنی سہ میں کہ ہر چز کو اس کے موقع ادر مقام پر رکھا جائے مثلا چار ست میں سے ایک ست لیعنی جانب قبلہ کو اللہ تعالی نے عزت بخش ہے اس لئے تمام نیک کاموں میں خواہ ذکر اللی یا تلاوتِ قرآن اور وضو ہو یا دعاء قبلہ کی جانب منہ کیا جائے اور جو افعال گھنیانے کے قابل ہوں مثلاً قضائے حاجت یعنی بول و براز (بيناب ادر باخانه وغيره) اور جماع من ستر كولنا وغيرو ان وقت اس جانب س رخ پھر لیا جائے۔ ایما کرنا چونکد سمت قبلہ کی عزت کا قائم رکھنا ب اندا کی اعتدال ب یا مثلاً الله تعالی ف داہن جانب کو بائیں جانب پر شرف بختا ہے' اس لئے تهیں بھی اس کے شرف کا ہروقت خیال رکھنا چاہتے کہ اگر اچھے کام کرو مثلاً کلام مجید الحانا يا رونى كمانى مو تو دامنا باتحد اور مليح كام مثلاً استنجا كرنا ناك سمتنا يا بصرورت كى تاباك چيركو باته لكانا مو تو بايان باته أك بدهاد كمرا پنو تو اول دائس طرف اور جوند پنو تو اول دابنے باوں میں پنو۔ مجد میں جاو تو اول داہنا باوں رکمو اور جب بام نظو تو اول بایال یاو نظام الغرض مر شے کے مرتب کا خیال رکھنا عدل اور انصاف کہلاتا ہے اور اس فلاہری اعتدال سے قلب بھی معتدل اور متوی ہو جائے کا۔ اگر نیو رمز تساری مجمع میں نہیں آتی ب تو تجریج کی کو اور اس کا توتم نے بھی تجر۔ کیا ہو گا کہ جو لوگ تج بولنے کے خواکر ہوتے ہیں ان کے خواب بھی اکثر بچ

ہوتے ہیں اور جو لوگ جوٹ بولتے ہیں ان کی خوامی مجمی زیادہ جمونی ہوتی ہیں۔ کیونکہ راست کوئی سے قلب میں اعتدال اور در سی و استفامت آجاتی ہے اور دردغ کوئی سے اس میں کمی پیدا ہو جاتی ہے۔ دیکھو چو نکہ شاعر اکثر جموفے اور لغو تعلیلات کے عادی ہو جاتے ہیں اس لئے ان کے قلب میں بکی پیدا ہو جاتی ہے لندا جہاں تک ہو کے قلب میں جموفے خیالات کو جگہ نہ دو درنہ دل کا اعتدال ہاتھ سے جاتی رہے گا۔

(ii) دوائمی دو قتم کی ہوتی ہیں بعض وہ کہ جن کے اثر و ماثیر میں مناسبت مثلاً شد چو نکه کرم ہے اس کئے کرم مزاج والوں کو نقصان دیتا ہے اور سرد مزاج والوں کو نفع پنچا ہا ہے۔ ایس دوائمی تو بہت کم میں کیونکہ اکثر دوائمیں دوسری قسم میں داخل ہں لیتن وہ دوائیں کہ جن کی تاثیر کمی مناسبت سے نہیں ہوتی اس کا نام خامیت بے اور خاہر بے کہ ہر شے کی خامیت یا تو الهام سے معلوم ہوتی ہے یا ومی ے یا تجزیہ ے' مثلا سقمونیا دست آور ہے اور رگوں سے صفرا کو تصنیح لیتا ہے با مقناطیس کی یہ خاصیت ہے کہ لوہے کو اپنی جانب تحینچتا ہے یہ دونوں تاخیرس تجر۔ تک ے معلوم ہوئی ہیں۔ ای طرح اعمال و افعال کی <sup>ت</sup>اثیریں بھی دو ہی طرح کی <u>ہیں <sup>ب</sup>ع</u>نی اعمال میں اور ان کی تاثیروں میں تو مناسبت کھلی ہوئی موجود ہے مثلاً کغس کی خواہتوں کا بورا کرنا اور دندی لذتوں کے بیچھے بر جانا مضمرب کیونکہ جب مرت دقت دنیا ت ردائل ہو گی اور فاہر ہے کہ بد ایک نہ ایک دن ضرور ہونا ہے تو اس دقت ضرور ان لذتوں کو چھوڑتے ہوئے حسرت ہو گی اور جب کچھ نہ بن پڑے گا تو حسرت بھری نظرون بے دیکھتا ہوا رخصت ہو گا پس لذتوں میں پڑنے اور ان کے نقصان و ضرر میں مناسبت کھلی ہوئی ہے یا مثلہ ذکرِ الٹی مذیر ہے کیونکہ ذکر کے سبب اللہ تعالٰی ک معرفت حاصل ہو گی اور معرفت کی برولت محبتِ الٰہی کا متجہ یہ ہو گا کہ آخرت کی پائدار از اوں کا شوق ہو کا الذا دنیا سے جاتے دفت کچم بھی صرت نہ ہو کی بلکہ اپن محوب سے ملح کے شوق میں بنی خوشی روانہ ہو کا پس ذکر اللہ اور اس کے تمرو الر م مجی مناسبت فاہر ب البتہ دو سری قسم کے اعمال اور ان کی باخیر میں کچھ مناسبت

معلوم نمیں ہوتی اور بید دی خاصیت ہے جو دی اور نور نبوت کے علادہ سمی طرح مجمی معلوم نمیں ہو علی اور اکثر اعمال شریعت چو تکہ ای قسم میں داخل ہیں اللذا جب تم دیکھو کہ رسول متعبول صلی اللہ علیہ وسلم نے دو مباح کاموں میں سے بادیحود دونوں پر تدرت ہونے کے ایک کو ترجیح دی ہے مثلا استنجا دائیں ہاتھ سے مجمی کر سکتے تھے گر ہم کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کی خاصیت معلوم فرما کر دی اینا کیا ہے اور ہم کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کی خاصیت معلوم فرما کر دی اینا کیا ہے اور مرد ر اس میں کوئی خاص لفتی ہے جس کو ہر شخص نمیں سمجھ سکتا تعجب کی بات ہے کہ مرد ر اس میں کوئی خاص لفتی ہے جس کو ہر شخص نمیں سمجھ سکتا تعجب کی بات ہے کہ سوچ سمجھ صحیح مان کی جائیں اور سید الرسلین حضرت محمد ملکا تعجب کی بات ہے کہ العلوۃ والسلام نور نبوت اور دی ریانی سے اعمال و افعال کی جو خاصیتیں بیان فرما نمیں ان کو نہ مانا جائے اور دان میں نفتے ہو گا آگرچہ اس کی مصلحت تساری عقل اور علم میں نہ آئے۔

(iii) انسان جانوروں کی طرح آزاد و برکار نمیں پیدا کیا گیا بلکہ اس کو اشرف الخلوقات اور شریعت کا پابند بنایا گیا ہے اس لئے تممارے لئے متاسب ہے کہ جو کام کر سنت کے موافق کرو ناکہ نفس تحکوم اور مطیح بنا رہے اور فرشتہ خصلت بن جاذ اور یوں سمجمو کہ بندگی ہے چارگی کا نام ہے اس لئے بندہ کو لازم ہے کہ جو حرکت میں کرے وہ اتباع رسول (صلی اللہ علیہ وسلم) کی نیت سے کرے حتم آقا (صلی اللہ علیہ وسلم) کی بنیا آوری کرنے سے آخار بندگی جروفت ظاہر ہوتے دہیں گے اور جر وقت ہر جرادا میں بندی تمام تر حرکات و سکنات میں ریاضت و اطاعت کا اجر ملا رسلی گا۔ تریم شرعی کی ہروضع سے بے شار قوائد حاصل ہوتے ہیں تواہ کی طرح تکم مقرر ہو جائے کیونکہ اس کا جو اصل مقصد ہے کہ ایک خاص طرز کی پابندی ہو جر طور پر حاصل ہے تو شرائع خلافہ کے احکام بدل جائے پر بھی بی فائدہ خاصہ محفوظ رہا بخلاف اول اور دو سرے فائدہ کے کہ حکمت اور خاصت ایک معین چڑ ہے اور وہ اخطاف

شرائع سے بدل نمیں سکتی پس اگر تم مندرجہ بالا مینوں فوائد سے واقنیت حاصل کر لو کے تو تمماری تمام تر حرکات و سکنات میں اتباعِ سنت کی صرورت خمہیں واضح ہو جائے گی۔

عبادات میں بلا عذر انتاع سنّت ترک کرنا کفر خفی ہے :-

ہو کچھ اتباع سنّت کے بارے میں بیان کیا جا چکا وہ امور عادیہ میں اتباع سنت کی ترغیب کے لئے بیان کیا گیا۔ عبادات میں بلا عذر اتباع سنّت چھوڑ دینا تو تحض کفر فنی یا حماقت جلی ہے اس کے علاوہ اس کی کوئی وجہ سمجھ میں نہیں آتی مثلاً سرکارِ دد عالم کور مجسم صلی اللہ علیہ وسلم کا فرمانِ عالیشان ہے کہ "جماعت سے نماز پڑھنے میں نہما کماز پڑھنے سے ستا کیں درجہ فضیلت ہے" (بخاری' مسلم' ترخدی' نسائی' ابن ماج' مالک' اجہ دغیر:م)

اس کے مانے کے بعد اگر کوئی مسلمان بلا کی معقول عذر کے جماعت کی نماز ترک کرے تو اس کا سب یا تو اس کی حماقت ہے کہ اگر کوئی شخص دو پیے چھوڑ کر ایک پیہ لے تو اس کو احمق بنا دے اور خود ستائیں تعلیتیں چھوڑ کر ایک پر اکتفا کرے تو بے وقوف نہ ہوا؟ یا نعوذ باللہ یہ خیال ہے کہ رسولی مقبول معلی اللہ علیہ مسلم کا یہ ارشاد محض انتظامی مسلمت کی بناء پر ہے ناکہ اس رغبت سے لوگ ایک ماسب شیس معلوم ہوتی پس اگر خدانخواستہ ایسا خیال ہے تو افر کر ایک پر کوئی ماسب شیس معلوم ہوتی پس اگر خدانخواستہ ایسا خیال ہے تو یہ کفر ہے۔ اور کفر بھی ماسب شیس معلوم ہوتی پس اگر خدانخواستہ ایسا خیال ہے تو یہ کفر ہے۔ اور کفر بھی ایسا خفی کہ اس کی اطلاع اپنے آپ کو بھی نہیں ہے۔ لوگوں کا ایسا حال ہو گیا ہے کہ اس کو فوراً تعلیم کر لیں کے لیکن نئی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے فوان عالیشان میں ماسب شوئتے ہیں۔ بھلا اگر کوئی بنوی نے وی کے کہ ستائیں درنے کرزنے پر تھیں ایک معبدت کا سامنا ہو گا کی تکہ تر مارے طلح اور زخل میں ستا کیں درجہ کا بعد ہے اور ہم رودز ایک درجہ کم ہو گا اس لئے اگر اپنا ہملنا چاہتے ہو تو گھر میں بیٹھے رہو اور باہر مان کو تو را ہی درجہ کم ہو گا اس لئے اگر اپنا ہمانا چا ہو ہوا درجل میں بیٹھے رہو اور باہر

ے اور اگر کوئی سمجھائے بھی کہ ارے میاں ایک درجہ کو اور ایک دان کو مناسبت کیا ب؟ اور معيبت اور زحل مي كيا تعلق ب؟ نيز باجرنه لكلن اور معيبت ك مل جانے میں کیا علاقہ ہے سہ سب واہیات باتی اور نجومی پنڈتوں کے ڈھوسلے میں اس کا خیال ہی مت کرد تو تم اس کا کہنا تھی نہ مانو گے اور اس کو احق و بے وقوف اور عظم نجوم کا منکر سمجھو گے کچرافسوس صد افسوس کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے بتائ ہونے اعمال میں تمام مناسبتوں کو سمجھنا چاہتے ہو اور اگر نہ سمجھ میں آئمیں تو مكر و بد اعتقاد بن جاتے ہو تم بی جاؤ كه كيا يه كفراور الكار رسالت نهيں ب؟ مالانکہ ان عبادات کا موثر ہونا تجربہ سے بھی معلوم ہو چکا بے اور یہ بھی ضروری نہیں ہے کہ حضورِ رُبِنُور صلی اللہ علیہ وسلم کی دی ہوئی خبروں کی منا سبتیں اور مصلحتی سب ہی کو معلوم ہو جایا کریں بھلا میں تم ے پوچھتا ہوں کہ اگر طبیب کوئی ددا بتائے اور اس کی خاصیت تم سے نہ بیان کرے یا نجومی کمی آئندہ واقعہ پر کوئی تھم لگائے اور اس کی مناسبت تمہیں نہ ہائے تو کیا اس کی بات منظور نہیں کرتے گر افوس که رسول الله صلى الله عليه وسلم كوئى روحانى علاج فراني اور اس كى مناسب ادر خاصیت نہ بتا ئیں تو اس کو منظور نہیں کرتے' اس کا سبب سوائے اس کے اور کیا ہے کہ نبوی اور طبیب چونکہ موجودہ زندگی کے متعلق علاج ہتا رہے ہیں اور اس زندگی کے ساتھ تمہیں مجت ب اندا آن والی معیبت یا مرض کے ظریش اس کی وجہ اور مناسبت بوچینے کا ہوش تک نمیں رہتا بلکہ وس برس بعد آنے والی مصببت کا آج بی سے فکر و انتظام شروع ہو جا آ ب حالا نکہ وہ محض موہوم اور ایسے لوگول کی ہائی ہوئی باتیں ہیں جن کا ہزاردں دفعہ جھوٹ تم خود آڈما کچکے ہو اور جو ککھے کلکے پر این باتس بتائے در بدر مارے مارے کچرتے میں ادر حضور مرتور صلی اللہ علیہ وسلم ودند طبيب روماني موس اس الح قلمى امراض كا علاج اور دائى محت كى تديير تعليم فراتے میں ادر اس کی تمہیں مطلق پرواہ منیں ، فکر منیں ، اندیشہ منیں بلکہ آتے والی آخرت کی زندگی کا جیسا یقین ہونا چاہئے وہ یقین ماصل ہی شیں اس لئے اس میں ما سبس یو چینے ہو' اللہ تعالی ایم فظت سے بچائے جس کی وجہ سے مجادتوں میں بھی

اجایع رسول (صلی اللہ علیہ وسلم) نہ ہو سکے۔ مسلمانوں کی بھی شان ہے کہ جس امر م م مجم کوئی حدیث وارد ہوئی ہو اس میں بے چون و چرا اقتراء کرلیا کریں مثلا رسول متبول صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے کہ شنبہ یا بیج شنبہ کے دن تچینے لکوانے ے برص کا اندیشہ ہے۔ (حاکم و بیٹق صحیح) ایک محدث نے اس حدیث کو ضعیف کمہ کر قصدا " شنبہ کے دن بچینے لگوائے تھے جس کا نتیجہ یہ ہوا کہ برص میں مبتلا ہو گئے۔ چند روز بعد ایک شب کو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی زیارت سے مشرف ہوئے اور مرض کی شکایت کرنے لگھ تو سرکار صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ جیسا کیا دییا بَعَلَتُو- شنبہ کے دن بچینے کیوں لگوائے تھے انہوں نے عرض کیا یا رسول اللہ (صلی اللہ علیہ و سلم) اس حدیث کا راوی ضعیف تھا آپ صلی اللہ علیہ سلم نے فرمایا کہ حدیث تو میری نقل کرنا تھا۔ عرض کیا کہ یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم خطا ہوئی' میں توبہ کرنا ہوں۔ یہ من کر اُمت کے غم خوار آقا رسول اللہ صلی اللہ علیہ سلم نے دعا فرمائی اور صبح کو آنکھ تحلی تو مرض کا نشان بھی نہ رہا۔ ای طرح حضور پر نور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے کہ عصر کے بعد سو جانے سے عقل کے جاتے رہنے کا خوف ب (ابو بعلى) اور ايك حديث مي آيا ب كه جس شخص كے ايك جوتے كا تسمه ٹوٹ جائے تو جب تک اس کو درست نہ کرالے تو اس وقت تک صرف ایک جونہ پین کر ہرگز نہ چلے (بیعق) اور دو سری حدیث میں ہے کہ زچہ کی اول خوراک تر تھجور ہونی چاہئے اور اگر بیہ نہ ہو تو خٹک چوہارا ہی سمی' کیونکہ اگر اس سے بہتر کوئی غذا ہوتی تو اللہ تعالی علیلی روح اللہ (علیہ السلام) کے پیدا ہونے پر حضرت مریم رضی اللہ عنها کو وہی کھلا آ۔ نیز رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم فراتے ہی کہ جب کوئی تمہارے پاس مٹھائی لائے تو اس میں ہے کچھ کھا لیا کرو اور خوشبو لائے تو لگا لیا کرد( بیٹی) اس طرح جو کچھ بھی طبیب روحانی فرما دیا کریں اس میں منا سبتیں نہ ٹولو بے چون و <sup>چ</sup> ا مان لو کیونکہ امور میں بے شار ا سرار اور رموز ہیں جن کی خاصیتیں ہر شخص کی سمجھ میں شیں آسکتیں۔

اس باب کی ضروری ہرایات

اس باب من دی گئی برایات کے دوران جن عبادتوں کا ذکر ہوا ان من سے بعض جمع ہو تحق ہی جیے نماز' روزہ اور خلاوت قرآن حکیم کہ تیوں ایک وقت میں یا کی جا سمتی جن مثلاً روزه دار مخص نماز می قرآن شریف بر مع تو دیمو ایک بی وقت میں تیزں عباد تیں حاصل ہو رہی ہیں اور بعض عبادت دو سری عبادت کے ساتھ جمع نہیں ہو <sup>عل</sup>ق مثلاً میہ نہیں ہو سکتا کہ ذکر ال<mark>لی بھی ہو اور تلادت کلام اللہ بھی ہو یا نماز</mark> ہمی ہو اور مسلمانوں کے حقوق کی خبر کیری بھی ہو۔ اس لئے منامب ہے کہ رات دن کے چوہیں تھنٹوں پر ان مختلف عبادتوں کو تقتیم کر لو کیونکہ اوقات کا انضباط ہونے سے سمولت بھی ہو جائے گی اور جو عبادت کا مقصود ب وہ بھی حاصل ہو جائے گا یعنی ذکرِ اللی سے انس اور جمان فانی سے بیزاری اور نفرت پیدا ہو جائے گ<u>۔ ما</u>د رکھو کہ دنیا آخرت کی کھیتی ہے اور اس عالم فانی کے بیدا کرنے سے مقصود بیہ ہے کہ انسان الله تعالى سے محبت كرے بماكد آخرت كى خولى اس كو حاصل ہو اور چونك محبت بغیر معرفت کے ہو نہیں کتی اس لئے معرفت اللی مقدم اور ضروری ہے اور معرفت حاصل کرنے کا طریقہ سی ہے کہ ہر وقت اللہ تعالی کے دھیان اور یاد میں مشغول رہو کیونکہ جتنی بھی عبادتیں ہی سب دھیان اور یاد ہی کی غرض سے ہی۔ عادقوں کو مخلف اقسام میں اس لئے تقیم کیا گیا ہے کہ ہروقت ایک طرز کی عبادت میں مشغول رہنے سے دل گھرا نہ جائے نیز اگر ہر وقت ایک ہی عبادت کی جائے گی تو طبیعت اس کی خوگر ہو جائے گی اور عادت ہو جانے کی وجہ سے قلبی اثر ان سے جا با رے گا۔ اس لئے ہر عبادت کے لئے جدا وقت تجویز کر لیتا ضروری ہے البتہ جو لوگ فنا اور متغزق ہو جائیں ان کو ترتیب و تقسیم کی ضرورت نہیں ہے کیونکہ اس مرتبہ میں بہنچ کر ایک ہی عبادت رہ جاتی ہے اور ہر دفت ذکر میں مشغول ہوتی ہے تکر یہ درجہ ایبا نہیں کہ ہر صخص اس کو حاصل کر سکے اس لئے تمہیں اوقات منصبط کرنے کی نہایت ضرورت ہے کہ فلال وقت سے فلال وقت تک سے عجادت اور اس تھنٹہ marfat com

Click For More Books

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

ے اس گھنٹہ تک سے حبادت اور دن کو سے اور رات کو یہ البتہ اگر علم دین پڑھتے ہو یا سمی حبکہ کے حاکم ہو اور رعایا کی حفاظت میں مشخول ہو تو دن بحر اس میں مشخول رہنا دو سری عبادتوں سے بحتر ہے کیونکہ علم دین ہی کی بدولت حکم الٹی کی تعظیم حاصل ہوتی ہے اور جو نفع اس تعلیم یا خلوق کی حفاظت و تکہ یانی سے لوکوں کو پنچنا ہے دہ اصل دین ہے۔

ای طرح عمال دار آدی کو محنت مزدری کرنا اور طال معاش سے بال بچر اور متعلقین کا پید بحرنا مجمی عبادت بدنی سے افضل ہے گر ان طالتوں میں بیمی ذکر اللی سے علیحد گی مت اعتیار کر بلکہ جس طرح کمی حمینہ معثوقہ کا عاشق اپنے معثوق بحو تاجہ کام میں بھی مشخول ہوتا ہے بحالت مجبوری صرف باتھ پاؤں سے مشغول ہوتا ہے اور دل ہر دقت معثوقہ ہی میں پڑا رہتا ہے ای طرح تم بھی جس کام میں عہام مشخول رہو اعضائے بدن سے اس کو انجام دو گر دل کو اللہ تعالیٰ ہی کے خیال میں مصوف رکھو۔ حضرت شیخ ایو الحن خرقانی رحمتہ اللہ علیہ ہاتھ ہے کہ فرماتے اور محنت مزدری سے مال حاصل کرتے اور یوں فرمایا کرتے تھے کہ ہمیں تمن چیزیں مرحمت ہوتی ہوتی باتھ ' زبان اور قلب۔ سو ان میں سے ہاتھ کہ معاش کے قلب دنیا کے کمی محفول کا بھی نہیں ہے بلکہ صرف اللہ عرّہ جمل کریں اور دقت اس کے صغور میں حاضر رہے۔

اعمال خاہری کے بارے میں ہوایات کا بیان ختم ہوا عمل کرنے دالوں ادر طالبین جن کے لئے سی کافی ہے اللہ تبارک دنعالی اپنے حبیب صلی اللہ علیہ و سلم کے صدقے ہمیں ان پر عمل کرنے کی توثیق عطا فرمائے (آمین بمباہ النبی الامین صلی اللہ علیہ و سلم)

اخلاقیات کے دس اصول

اللہ تعالی فرابا ہے کہ جس لے اپنا دل بنا لیا وہی فلاح کو پنچا اور جارے آقا رسول اللہ معلی اللہ علیہ وسلم فراح میں کہ «طمارت نصف ایمان ہے "کیونکہ ایمان کے دوج میں لینی دل کا ان نجاستوں سے پاک ہونا ہو اللہ عزّوم بل کو ناپند میں اور ان خویوں بے آراستہ کرنا ہو اللہ عزّوم بل کو محبوب اور پند میں۔ کویا نجاست سے طہارت کرنا ایمان کا ایک جزو ہے اور طاعت سے زینت و آرائش کا دو سرا کلزا ہے لندا اول تو ان اخلاق ذمیر کا علم ہونا صروری ہے جن سے دل کو پاک رکھنا صروری ہے ان کے اصول بھی دس میں۔ ان دس اصولوں کے بادے میں مختصرا " بیان کیا جا تا ہے۔

(۱) زیادہ کھانا اور پیٹ بھرنے کالالچ

زیادہ کھانا اور پید بحرنے کا لالج بے شار گناہوں کی بڑ ہے کیونکہ اس بے برائع کی خواہش برحتی ہے اور جب شوت برحتی ہے تو مال حاصل کرنے کی خواہش ہوتی ہے کیونکہ شوشی مال کے بغیر پوری نہیں ہو سکتیں اور اس کے بعد طلب جاہ کی خواہش ہوتی ہے کیونکہ جاء کے بغیر ال کا حاصل ہونا دشوار ہے اور جب مال و جاہ کی خواہش پیدا ہو گی تو تخبیر کریا محمد کید نہ عدادت غرض بت می آفتی ترح ہو جائیں گی اور دین کی تبادی کا پورا سامان اکٹھا ہو جائے گا۔ اس لئے صدیف میں بعوک کی تارہ دفتیایت آئی ہے۔ رسول متول صلی اللہ علیہ وسلم فرماتے ہیں کہ آدمی کے لئے نیارہ نع بید سے زیادہ کوئی قربا تن نہیں 'آدمی کی ضرورت کے لئے تو چند تاری حسن پائی جہ نے ترکہ کائم اور کم معیوط رہے اور اگر اس سے نیادہ تو کہ کھانا تائی حصہ پانی کے لئے اور تمائی حصہ سانس کے لئے خالی چھوڑ دیا جائے۔ (تری دی نہائی دین ماہ دو حاکم صحیح)

بھوک کے فائد نے :۔

بھوک میں بے شار فائدے ہیں گرہم ان میں سے چند بدے فائدوں کا تذکر کر رہے ہیں جن کو اصول کہنا مناسب رہے گا اور در حقیقت آخرت کی سعادت کا حصول انہی اصولوں پر موقوف ہے۔

(i) قلب میں صفائی اور بصیرت میں روشنی حاصل ہوتی ہے کیونکہ پیٹ بحر کینے سے سستی اور طبیعت کا کند ہونا لازم ہے علاوہ ازیں قلب کی آنکصیں اند می ہو جاتی ہیں اور جب ذکادت جاتی رہتی ہے تو معروفتِ الٰہی ہرگز حاصل نہیں ہو گتی۔

(ii) دل رقیق ہو جاتا ہے اور مناجات میں مزہ آتا ہے کیونکہ جب یہ تورہ خالی ہوگا تو اپنے مالک کے سامنے سوال و التجا اور دعا کرنے میں لطف آئے گا اور خوف د خشہہ د اکسار پیدا ہو گا جو معرفت کے حاصل کرنے کی تنجیاں میں۔

(iii) سرکش نفس ذلیل اور مطلوب ہو جاتا ہے اور طاہر ہے کہ جب دشمن پروردگار کو تحکست ہوئی اور غطنت کا دروازہ بند ہو گیا تو اللہ تعالٰی کی جانب توجہ ہوگ اور سعادت کا دروازہ کھل جائے گا کی وجہ ہے کہ جب رسول متبول صلی اللہ علیہ وسلم پر دنیا پیش کی گئی تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے منظور نہیں فرمائی اور ایں عرض کیا کہ بار الها میں چاہتا ہول کہ ایک دن پیٹ بھرے تا کہ شکر ادا کرول اور ایک دن فاقہ ہو تا کہ صبر کروں۔ (تردی)

(iv) آخرت کی معیتوں اور عذاب کی تطیفوں کا دنیا میں بھی کچھ مزہ پھنا چاہئے باکہ ان کی اذمیت سے نفس خبردار ہو کر ڈرے اور ظاہر ہے کہ بھوک سے زیادہ انسان اپنے نفس کو کوئی عذاب نہیں پہنچا سکتا کیونکہ اس میں کسی قتم کے لگف اور سلمان فراہم کرنے کی حاجت نہیں ہے اور جب بھوک کی وجہ سے عذاب النی کا ہر وقت مشاہرہ رہے گا تو اللہ تعالٰی کی معمیت کی جانب توجہ بھی نہ ہو گی اور نافرمانی کی جرائت نہ ہو تکے گی۔ (۷) تمام شوشی کزور ہو جاتی ہیں کہ کسی خواہش کے پورا ہونے کی آرزد نہیں رہتی اور دنیا کی محبت دل سے نکل جاتی ہے۔ حضرت ذوالنون معرکی رحمتہ اللہ علیہ

فرائے ہیں کہ جب سمجی میں نے پیٹ بحر کر کھایا ہے تو ضرور کوئی نہ کوئی کناہ بھے سے صادر ہوا یا کم سے کم کناہ کا قصد تو ہو دی کمیا اور حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنها فرماتی ہیں کہ رسول متبول صلی اللہ علیہ وسلم کے خاہری پردہ فرمانے کے بعد سب سے کہلی بدعت جو ایجاد ہوئی دہ پیٹ بحر کر کھانا ہے لیں جب مسلمانوں کے بیٹ بحرنے لیے تو ان کے نفس ان کو دنیا کی طرف سمینچ لے مسے (بخاری این ابی الدنیا)

(vi) زیادہ نیئر نمیں آتی اور عبادت کراں نمیں کزرتی کیونکہ پید بحر کر کھانے ے نیئر کا غلبہ ہوا کرنا ہے اور نیئر ے عربحی کم ہو ہوتی ہے کیونکہ وہ اللہ تعالٰی کی عبادت نمیں کرنے دیتی۔ حضرت ابو سلیمان درانی رحمتہ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ جنموں نے شکم سیر ہو کر کھایا ہے ان میں چو تصلتیں پیدا ہو سمی۔ اول حیادت کی حلاوت میں کلوتی پردردگار پر شفقت اور زکادت و نور معرفت کا حاصل ہونا دشوار پڑ گیا' میں پیل پید بحرا ہوا سمجا۔ چہارم معدہ بحادی ہو گیا۔ بنجم خواہشات نصانی زیادہ ہو تک میں اور ششم سے حالت ہو گی کہ مسلمان معیدوں میں آرہے ہوں کے اور سے بیت الخلاء جا رہا ہوگا نیز اللہ کے بڑے بیت اللہ کا چکر لگا کمیں گے اور سے کو زیوں کا گشت کر رہا ہو گا۔

(vii) دندی تظرآت کم ہوجا کی کے اور ظر معاش کا بار لمکا ہو جائے گا کیونکہ جب بحوک کی عادت ہو تی تو تھوڑی کی دنیا پر قناعت کر کے گا اور بیند کی خواہش پورا کرنے کے لئے دو سروں سے قرض نہ لے گا بلد اپنے ہی نغس سے قرض مانگ لے گا لینی اس کو خالی رکھے گا حضرت ابراہیم این ادہم رحمتہ اللہ علیہ ہے جب کما جابات تھا کہ فلاں چیز گراں ہو گئی تو یوں فرما دیا کرتے تھے کہ ترک کر دو اور اس کی خواہش چھوڑ کر اس کو ارزاں بنا لو۔ اس سے زیادہ ستی چیز کیا ہو علی ہے کہ اس کو تریدا ہی نہ جاتے کیونکہ شکم سیری اور زیادہ کھانے کی لوگوں کو عادت پڑی ہو تی ہو اس لئے کیک لخت اس کا چھوڑنا دشوار ہے لفذا اپنی خوراک میں روزانہ ایک لقسہ کم کر دیا کرد تو مینہ بحر میں ایک روئی کم ہوجائے گی اور کچھ گراں بھی نہ گزرے گا اور

/https://ataunnabi.Dlogspot.com/ جب اس کی عادت ہو جائے تو اب مقدار اور وقت اور جنس کی طرف توجہ کرد کہ رفتہ رفتہ اعلی درجہ پر پنچ جاؤ۔

مقدار طعام کے لحاظ سے درجات :-

یاد رکھو کہ مقدار طعام کے لحاظ سے تین درجات ہی۔

ا۔ اعلیٰ درجہ صدیقین کا ہے لیتن بس اتنا کھانا چاہئے جس سے کی کرنے میں زندگی جاتی رہے یا عصّ میں فتور آجائے اس سے زیادہ کھانا اس مرحبہ میں کویا ہیں بحر کر کھانا ہے جس کی ممانعت ہے۔ حضرت سل ت**مستوی** رحمتہ اللہ علیہ کے زندیک شکم سیری کی قوت کے سب کھڑے ہو کر نماز پڑھنے سے افضل ہے۔

۲۔ متوسط درجہ ہے ہے کہ روزانہ نصف یہ لیخی دو تمانی رطل (ایک رطل چوالیں تولہ یعنی نصف کلو کے قریب ہوتا ہے) پر اکتفا کیا کر دھترے عمر فاروق رضی اللہ عنہ اور اکثر صحابہ رضوان اللہ علیمم المحصین کی عادت سے متھی کہ ہفتہ بحر میں ایک صاع (تقریباً نین کلو) جو سے زیادہ نہ کھاتے تھے۔

س اونی ورجہ سے ب کہ روزانہ ایک مد (ایک کلو) کی مقدار کھاؤ۔ اگر اس ب زیادہ کھاؤ کے تو پیٹ کے بندے سمجے جاؤ کے اور چو تکہ مقدار خوراک کے بارے میں لوگوں کی طبیعتیں اور حالات مخلف ہوتے میں قدا سب کے لئے ایک مقدار معین نمیں ہو علق چنا نچہ قاعدہ کلیے یاد رکھو کہ جب اشتمائے صادق ہو لیتی داقتی شدید بحوک گلی ہو تو کچر کھانے کی جانب ہاتھ برسماؤ اور یہ اشتماء پوری نہ ہونے پائے کہ ہاتھ روک لو اور اشتماء کی علامت سے ہے کہ جیسی مجمی رونی سائے آجائے اس کو مالن اور ترکاری کے بغیر کھانے کی رغبت ہو کیو تکہ جس مجمی رونی سائے آجائے خواہش میں ہے بلکہ طبیعت کو لذت اور ذائقہ کی جانب ایا میلان ہے جیسا شکم سر خواہش نمیں ہے بلکہ طبیعت کو لذت اور ذائقہ کی جانب ایا ملان ہے جیسا شکم سر ہونے کے بعد کھل یا میوہ کا ہوا کرتا ہے اور ظاہر ہے کہ اس کا نام بھوک نمیں ہے بلکہ تفتکہ اور تلذذ ہے۔

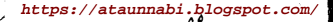
کھانے کے اوقات:۔

کمانے کے وقت میں بھی کنی درجات میں اعلیٰ درجہ تو سے ہے کہ کم ہے کم تین دن بحوے رہ کر چوتے دن کمایا کر و دیکھو حفرت اپوبکر صدیق رضی اللہ عنہ ہے در ہے چھ چو دن تک بحوے ریخ تھے اور حفرت اپرا ہی بن ادہم رحمت اللہ علیہ اور حضرت سفیان ٹوری رحمتہ اللہ علیہ سات دن بحوے رہنے کے عادی تھے اور بعض بزرگوں کے فاقہ کی نوبت چالیس دن تک پنچی ہے اور یاد رکھو کہ جو مخص چالیس دن تک بحوکا رہ گا اس پر علوقی کا ترات اور اسرار می سے کوئی راز ضرور منتشف ہو کی عادت ڈالو۔ متوسط درجہ سے کہ دو دن بحوک رہو اور تیرے دن کمانے کہ اور اور ادنی درجہ سے کہ روزانہ صرف ایک دفعہ کماؤ کیوتکہ دونوں وقت کھانے سے بحوک کی عادت ڈالو۔ متوسط درجہ سے کہ دو دن بحوک رہو اور تیرے دن کمانے کہ وحوک ادنی درجہ سے کہ روزانہ صرف ایک دفعہ کماؤ کیوتکہ دونوں وقت کھانے سے بحوک کا مزہ ہی سماح ہو سکتا کہ کیا ہوتا ہے؟

جنس میں اعلیٰ درجہ کیبوں کی روٹی ترکاری کے ساتھ کھانا ہے اور ادنیٰ درجہ جو کی روٹی کو بلا ترکاری کھانا یاد رکھو کہ ترکاری کی عادت اور مداومت بست بڑی ہے حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ نے اپنے بیٹے کو تصحت فرانی تقی کہ صاجزادے کبی گوشت روٹی کھاڈ اور نبھی روٹی و تھی اور نبھی دودھ روٹی نبھی سرکہ روٹی نبھی زندون کے ساتھ روٹی کھاڈ اور نبھی <sup>مریک</sup> کے ساتھ اور کبھی روٹی پر قاصت کیا کہ حضرت عمر فاردق رضی اللہ عنہ کا بید ارشاد بھی ان لوگوں کے لئے ہے جن کو ترکاری کی ہیشہ عادت ہے۔

سالکین اور مبلغین کے لئے خصوصی ہدایت :۔

جو ابل طریقت اور سالک یا دو سردل کو وعظ و تقییحت لینی تبلیخ کرنے والے ہیں



ان کو ترکاری کیا معنی ساری ہی لذیذ (لذت فراہم کرنے والی مزے دار اشیاء) چیوں اور خواہوں کے پورا کرنے سے منع کیا جاتا ہے۔ بعض بزرگوں نے ایک چیز ک خواہش کو دس دس اور میں میں برس رکے رکھا ہے اور پورا نہیں ہونے دیا۔ ہم سب کے آقا و مولی رسول اللہ علیہ وسلم کا فرمان عالیشان ہے کہ میری است میں برتر لوگ وہ میں جن کے بدن عمدہ غذاؤں اور لذیذ کھانوں سے پروش پائے ہوتے میں (حاکم حن) ایسے لوگوں کی ہمتیں بس طرح طرح کے کھانوں اور قسم قسم کے لباس ہی کی جانب متوجہ میں کہ منہ چاڑ چاڑ کر باتی بتاتے میں اور کام کچھ بھی نہیں کرتے۔

كثرت كلام اور فضول كوتى (٢)

کثرت کلام کی ہوس اور فضول کوئی کا قطع کرما اشد ضروری بے کو تلہ ہوں تو اعضاء کے تمام کاموں کا اثر قلب پر برنا ب محر زبان چونکہ قلب کی سفیر بے اور جو فتشه قلب میں تعینچا اور جس چیز کا تصور دل میں آنا ب اس کا اظمار زبان بی کیا كرتى ب اس لخ اس كى تأثير قلب ير زياده نمايان موتى ب ياد ركوكه جب زيان جوٹی ہو جاتی ب تو دل میں بھی صورت کاذبہ (جموثی صورت) کی تصور تعنیجی اور کجی آجایا کرتی بے خصوصا " جب کہ جموٹ کے ساتھ فضول و لغو کوئی بھی شامل ہو تو اس دقت تو قلب بالكل بى ساد موجا آ ب يمال تك كم كثرت كلام ے قلب مرجا آ ب اور معرفتِ اللی حاصل کرنے کی قابلیت ہی اس میں نہیں رہتی اس وجہ سے رسول اللد صلى الله عليه وسلم في فرايا كه جو مخص ابني زبان اور شرم كاه كى تفاعت كا كفيل (زمہ دار) ہوگیا' میں اس کے لئے جنت کا کفیل ہول (بخاری و ترزی) حدیث شریف میں آیا ہے کہ زبان بی کے کروت اکثر لوگوں کو اوند مے منہ جنم میں د مکلیس کے ۔ (طرانی و ترفدی) اندا اس کی حفاظت بت ضروری ب مسلمان کو چاہئے کہ اگر زبان ہلائے تو بھلائی اور نیکی کی بات بولے ورنہ چپ رہے کیونکہ جب زبان زیادہ چلنے لگتی ب تو لغو کوئی بردہ جاتی ہے اور جب لغو کوئی برے کئی تو تجانے س حد تک پنچ اور کیا کچھ منہ ہے بکتا کچرے۔ حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ ابنے منہ مبارک میں چرر کھ لیتے تھے آکہ نفس خبروار رب اور زبان ضرورت سے زیادہ کلام نہ کرے۔

زبان کے متعلق کناہوں سے بچنے کے لئے اس آیت پر عمل کرنا کانی ہے۔ لا حَمَدَ فَمِي لِحَقَدِ مِنْ نَبْجوا هُم جس کا خلاصہ یہ ہے کہ فضول اور بے فائدہ کلام نہ کر مرف ضروری بات کے اظہار پر اکتفا کو'ای میں نجات ہے۔ حضرت انس رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ کی غزوہ میں ایک ہوان شہید ہو گیا'لوائی سے فراغت کے بعد شہیدوں کی لاشوں میں اس کی لاش بھی ملی اور دیکھا گیا کہ اس کے بیٹ پر پھر بندھا ہوا تھا' تحوزی در بعد اس کی ماں آئی اور فاقہ کی حالت میں اللہ تعالی کے نام پر جان

ناول اور تاريخ وغيره كا مطالعه :-

اس حالت سے تمام تھے کہانیاں' سفر نامے مخلف مکوں کی ناریخیں اور باشندگانِ دنیا کے لباس و خوراک اور طرز معاشرت و تہدن کے تذکرے اور تجارتوں' حرفتوں صنعتوں کے حالات سب ای فضول اور عبث کلام میں داخل ہیں جس میں مشول ہونا مقصود ہے اور آیتِ ذکورہ کی منتاء کے بالکل خلاف ہے۔

زبان کی آفتیں :-

زبان کے متعلق ہیں آفتیں ہیں اور چو نکہ ہر ایک کی جدا جدا تشریح کا یہ موقع نہیں ہے اس لئے مختفہ طور پر یمال صرف ان پانچ کناہوں کو بیان کئے دیتے ہیں جن میں لوگ بکٹرت منہمک ہیں اور جن سے زبان کویا نجاستوں کی خوکر ہو گئی ہے۔ اے پہلی آفت جنوب بولنا ہے۔ حدیث شریف میں آیا ہے کہ آدمی جنوب بولکا

ے یمان تک کہ اس کا عادی ہو جاتا ہے اور اللہ تعالی کے یمان جمونا لکھ دیا جاتا ہے ( الحارى و مسلم) رسول الله صلى الله عليه وسلم قرات بي كه جموت بولنا مسلمانون كى شان نمیں اور ایمان اور جموٹ ایک جگہ جمع نہیں ہو کیکتے یاد رکھو کہ جموٹ پولنے ے قلب میں بچی آجاتی ب اور خواب مجم سیج نظر آتے میں ' مذاق میں مجمی دو مرون کے ہنانے کو جھوٹ نہ بولو اور بیشہ جھوٹے خیالات اور خطرات سے قلب کو بچائے رکھو درنہ قلب میں بچی بیدا ہو جائے گی اور تجربہ اس کا شاہد ہے کہ ایسے آدمیوں کو خواب بھی سچا نظر نہیں آیا۔ ایک مرتبہ کسی عورت نے اپنے صغیر من بچے کو بلایا اور کما کہ آؤ ہم تمہیں ایک چزویں کے رسول اللہ صلى اللہ علیہ وسلم نے اس عورت ے دریافت فرمایا کہ اگر بلانے سے بچہ آگیا تو کیا چڑ دے گی۔ عورت نے کما چھوارے دے دول گی آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اگر کچھ دینے کا ارادہ نہ ہو آ اور صرف بسلانے کے لئے ایسا لفظ نکلنا تو یہ محمی زبان کا جعوث شار ہو تا (بخاری) البتہ ضرورت کے وقت جھوٹ بولنا بھی جائز ہے بشرطیکہ کچ بولنے ہے کسی ایسے گناہ ما نقصان کا اندیشہ ہو جو جھوٹ کے گناہ و نقصان ے زیادہ ہو مثلاً دو مسلمانوں میں صلح کرا دینے یا جہاد میں دشمن کو دھوکہ دینے یا ہوی کو رضا مند اور خوش کرنے کے لئے جھوٹ بول دینے کی حدیث شریف میں اجازت آئی ہے۔ اس کی وجہ کی ہے کہ مسلمانوں میں عدادت اور ربح رہنے سے جو برا متیجہ بیدا ہو گا وہ جھوٹ کے نقصان ے بڑا ہوگا ای طرح جنگ کے راز کا یو شیدہ رکھنا ضروری ہے کیونکہ اگر دہمن کو اطلاع ہوئی اس کو صلح کا موقع لے گا اور ہزاروں پاک جانیں ملف ہو جائیں گی اس لتح اصل بات كا ظاہر نه كرما اور جمونى بتا دينا افضل ہوا۔ اى طرح خاوند كے بعض ا ارار بیوی سے مخفی رہنے کے قاتل ہیں۔ پس اگر راست گوئی کے سبب کوئی خیال اس پر ظاہر ہو گیا اور میاں یوی میں ناافاتی ہو گئی تو جو برا اثر بدا ہو گا اس میں جموٹ بولنے کی بہ نبت زیادہ گناہ بے پس ایک صورت میں جموٹ بولنے کی اجازت الی ب جیسے کوئی محض دو بلاؤل میں جتلا ہو جائے تو آسان اور ہلکی مصببت کو ترجع دے کر اختیار کر لیتا ہے اس کی مثال ایس سجھو کہ جیے کی فخص کے بعوکا مرجائے

کا اندیشہ ہو تو اس کے لئے مردار بھی حلال ہے۔ اس طرح اپنا یا اپنے مسلمان بھائی کا مال فلالم کے ہاتھ سے بچانے کو یا تھی کی خفیہ رکھی ہوئی امانت کو محفوظ رکھنے کے لتے دو مردل کے ممامنے انکار کر دینا اور جھوٹ بول دینا جائز ہے اور اپنی معصیت کا الکار کر دینا بھی ای وجہ سے جائز ہے کہ فتق و فجور کا اعلان حرام ہے یا این بیوی ہے بیہ کمہ دینا کہ میری دوسری ہوی (تمہاری سوت) مجھے تم ے زمادہ پیاری شیں ہے یہ مب باتیں ای بنا پر جائز ہیں کہ اس جھوٹ سے ایک ضرر دفع کیا گیا ہے۔ البتہ روپیہ کمانے یا عزت و جاہ حاصل کرنے کی غرض ہے جھوٹ بولنا ہر گز حلال نہیں ہے کیونکہ اگر مال و جاہ نہ بردھے تو کوئی نقصان نہیں ہو تا زیادہ سے زیادہ یہ ہے کہ پچ سے نفع حاصل نہیں ہو تا ادر نفع کا حاصل نہ ہونا نقصان نہیں کہلاتا ہے اس بار کی کو لوگ نہیں سبھتے اور اکثر اس غرض کے لئے جھوٹ بولا کرتے ہیں حالانکہ یہ حرام قطعی ہے اور در حقیقت ان کے دین کی تباہی کا سی سامان ب کیونکہ ضرورت اور ب ضرورت میں تمیز نہیں کرتے۔ افسوس کی بات ہے کہ جاہلوں نے خیالی اور فرضی ضرورتوں کو تبقی ضرورت سجھ لیا بے حالانکہ شرع اور واقعی ضرورت جس کا نام ہے وہ اور بیان کر چکے ہی کہ جب تک حالت اضطرار اور کمی بدے نقصان کا غالب گمان نہ ہو اس وقت تك مردار كا كهانا حلال نميس ب- اي جود بولنا جو شرعا" حرام ب وه بهى جائز نہیں ہے اس شدید ضرورت کے موقع پر بھی حتی الامکان تعریض اور کنارہ بی <sup>4</sup> کرنا **چاہئے** کہ نفس کو جھوٹ بولنے کی عادت نہ ہو جائے حضرت شیخ ابراہیم رحمتہ اللہ علیہ گھر کے اندر کمی ضروری کام میں مشغول ہوتے اور کوئی شخص ان کو باہر بلا کا تو خادمہ سے کہتے تھے یوں کہہ دے کہ بمجد میں ڈھونڈد اور حضرت شعبی رحمتہ اللہ علیہ الگل ہے ایک دائرہ تھینچ کر خادمہ ہے فرماتے کہ ''اس دائرہ کے اندر انگل رکھ کر کہہ دے کہ ایبا نہیں ہیں" اس تعریض سے ابنا مقصد بھی حاصل ہو جانا تھا اور حقیقت میں جھوٹ بھی نہ ہو تا تھا البتہ صورت جھوٹ کی سی تھی اور سی تعریض و توریہ کہلا تا ہے اس قتم کی تعریض معمولی غرض کے لئے بھی جائز ہیں جب کہ کسی کا حق منائع نہ ہو۔ ایک بدھیا عورت سے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے مزاح کے طور پر یوں

فرا دیا کہ بڑھیا جنت میں تبھی نہ جائے گی ہد سن کر بدھیا دونے کی (تدی) کیو تک بو مطلب ظاہری لفظوں سے سمجھ میں آیا تھا وہ سمی تھا کہ کوئی بدھیا بھی جنتی نہیں ہے الانکہ مراد یہ تھی کہ بدھانے کی حالت سے جنت میں نہ جائے کی بلکہ جو بدھیا بھی جنت میں جائے گی وہ نوجوان بن کر جائے گی یا مثلا ایک مخص نے رسول معبول ملی اللہ علیہ وسلم سے سواری کے لئے اونٹ مانگا تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اچھا ٹھرد ہم تہیں اونٹن کا بچہ دیں گے۔ یہ س کر سائل نے عرض کیا کہ بچہ لے کر کیا کردں گا اس دقت آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے تعریض کا مطلب سمجھا دیا کہ بڑا ادن بھی تو آخر کمی ادنٹ سے ہی پیدا ہوا ہے جس ادنٹ سے پیدا ہوا اس کا تو چیہ ی بے یا مثلا ایک مخص سے آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ تمہاری آگھ میں سفیدی ب اور خاہر ب کہ سب کی آنکھ میں سفیدی ہوتی ب محر چونکہ بظاہر یہ مطلب سجھ میں آیا ہے کہ نیلی میں عیب اور سغیدی کا مرض ہوتا ہے اس لئے سنے والے کو فکر لاحق ہو کر اچھا خاصا مزاح ہو گیا اس قتم کی تعریضیں ہوی بچوں سے خوش طبعی کے طور پر جائز ہیں۔ اس طرح اگر کوئی شخص کھانا کھانے کی صلاح کرے اور تہمیں باوجود بھوک کے کھانامنظور نہ ہو تو بیہ مرکز نہ کہو کہ مجھے بھوک نہیں ہے کیونکد جمون ہوگا بلکہ تعریض کر لو مثلاً یوں کمہ دو کہ میں اس وقت نہ کھاؤں گا۔ آب نوش فرمائے وغيره-

۲۔ وو سری آفت غیبت کرنا ہے اللہ تعالیٰ فرابا ہے کیا تم ش سے کوئی پند کرنا ہے کہ اپنے مروہ بھائی کا گوشت کھائے (غیبت کرنا متوفی مسلمان کا گوشت ہی کھانا ہے) پس اس سے لازی پر ہیز کرو۔ حدیث شریف میں آیا ہے کہ شیب دنا ت بھی حیرا گزر ایس بتماعت پر ہوا ہو اپنے منہ اپنے تافن سے فوج رہے تھے یہ لوگ غیبت کیا کرتے تھے (ابو داؤد) کمی مسلمان کے پنیہ پیچے اس کے متعلق کوئی واقعی بات ایس ذکر کرنی کہ اگر وہ ہے تو اس کو ناگوار گزرے غیبت کعالتا کی کم حکوم کو کے دوقوف یا کم عقل کہنا یا کمی کے حسب و نسب میں تقص لکالنا یا کمی کی کمی حرک کو

مکان یا مورش یا لباس خرض جس شیخ ہے بھی اس کو تعلق ہو اس کا کوئی عیب ایسا بیان کرنا جس کا سنتا اے ماکوار گزرے خواہ زبان سے ظاہر کی جائے یا رمزہ کتابیہ سے • یا ناقتہ ہے اور آگھ کے اشارے سے یا نقل اناری جائے سے سب خیبت میں داخل ہے، حضرت عائشہ رضی اللہ تعالٰی عنها نے ایک موقع پر سمی عورت کا تحکمتا ہوتا ہاتھ کے اشارے سے ظاہر کیا اور یوں عرض کیا تھا کہ یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم دہ عورت جو اتی می سے اس پر آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا اے عائشہ (رضی اللہ عنها)! تم نے اس کی غیبت کی ہے۔

مب میں بدترین وہ ہے جس کا رواج مقتدر اور دیندار لوگوں میں ہو رہا ہے کیونکہ وہ غیبتیں کرتے ہیں اور پھر خود کو نیک سیجھتے ہیں ان کی غیبتیں بھی نرالے انداز کی ہوتی بین مثل مجمع میں کینے لگھ کہ اللہ کا شکر ب اس نے ہمیں امیروں کے دردازوں پر جانے ہے بچا رکھا ہے اکہی بے حیائی سے اللہ پناہ میں رکھے اس کلمہ ہے جو کچھ ان کا مقصود ہے وہ خاہر ہے کہ امراء کے پاس بیٹسے والے مولویوں پر طعن کرنا اور ان کو بے حیا کمنا منظور ہے اور ساتھ ہی این صلاحیت تقویٰ جنا رہے اور ریا کاری کا گناہ کما رہے ہیں ای طرح مثلاً کینے لگے کہ فلال فخص کی بدی اچھی حالت ہے اگر اس میں حرص دنیا کا شائبہ نہ ہو تا جس میں ہم مولوی جلکا ہو جاتے ہیں اس فقرو سے بھی جو کچھ معصود ہے وہ ذرا سا نال میں سجھ میں آسکا ہے کہ اس کا ب صبرا ہونا ظاہر کرتے ہیں اور اپنی طرف حرص کی نسبت اس نیت سے کرتے ہیں کہ ینے والا ان کو متواضع سمجھے اور کی غیبت کرتے ہی اور خود کو غیبت سے مخفوظ اور یارسا سجھتے ہیں یا مثلاً بول اٹھے سجان اللہ بڑے تعجب کی بات ہے اور جب انتا کینے پر لوگوں نے اس بات کے منٹنے کے شوق میں ان کی جانب کان لگائے تو کھنے لگے۔ کچھ نہیں فلاں محض کا خیال آلیا تھا۔ اللہ تعالیٰ جارے اور اس کے حال پر رحم فرما دے اور توبہ کی توفق دے۔ اس فقرہ کا بھی جو کچھ منتاء ہے وہ عقل مند پر مخلی نہیں ہے کیونکہ ان کا بیہ کلمہ شغقت یا دعا کی نیت ہے نہیں ہو تا جیسا کہ طاہری الفاظ ہے وہم مو با ب اس المت كد أكر دعا كرفي مقصود جوتى تو دل بن دل مي كول ند كر ليت سجان

اللہ کمہ کر لوگوں کو متوجہ کرنا اور معصیت کا اشارہ کرنا تی کیا ضروری قعا؟ یا کئی مخص کا عیب خاہر کرنا ہی کوئی شفقت یا خیر خواتی کی بات ہے؟ ای طرح بعض لوگوں کی عادت ہے کہ غیبت سے منع کرتے میں اور کتے میں کہ بعائی غیبت مت کیا کر محر دل ان کا فیبت کو کردہ نمیں سیحتا بلکہ اس تصحت کرنے سے محض اپنی دینداری اور بن کر کنے لگتے بعائی غیبت کرنا گناہ ہے اس سے ہم منے والے بھی گندگار ہوتے میں یہ لوگ کنے کو کمہ جاتے میں طرح کی بحیح جائے اور پارسا ایک کے لگتے بعائی غیبت کرنا گناہ ہے اس سے ہم منے والے بھی گندگار ہوتے میں یہ لوگ کنے کو کمہ جاتے میں طرح اس سے ہم منے والے بھی گندگار ہوتے میں یہ ایس سے پر عمل نہ کرے جو کچھ کمہ رہا ہے کے جائے اور ہمیں سنائے جائے بھلا کوئی ان سے پویٹھے کہ غیبت سنے کا انظار بھی ہے اور بھریوں بھی سیجھتے ہو کہ ہم منع کر برا نہ سمجھو کے تو اس دوقت تک غیبت کے گناہ سے ہم کڑ نہ بچ کے کیو تکہ غیبت کرنے والا اور سنے والا دونوں برا بر میں اور جس طرح ذیان سے غیبت کرنے اول میں اس طرح دل سے غیبت کرنا تجا ہی حرام ہے۔ البتہ چند صورتوں میں خاص لوگوں کی

اول :- مظلوم محض ظالم کی شکات اگر افسر اعلیٰ تک پنچائے اور خود پر سے ظلم رفع کرنے کی نیت سے اس کے مظالم بیان کرے تو تناہ نہیں ہے۔ البتہ ظالم کے عیوب کا ایسے لوگوں سے بیان کرنا جنہیں ان کو مزا دینے یا مظلوم کے اوپ سے ظلم رفع کرنے کی طاقت نہ ہو بر ستور غیبت میں داخل اور جرام ہے۔ ایک بزرگ کی مجل میں تجاج بن یوسف کا ذکر آگیا تھا تو انہوں نے یوں فرایا کہ اللہ تعالیٰ انصاف کے دن مظلوموں کا بدلہ تجاج سے لے گا اور تجاج کا بدلہ اس کی غیبت کرنے والوں سے لے گا اس لئے کہ بعیرے آدی تجاج کے مظالم ایسے آومیوں کے سامنے بیان کرتے ہیں جن کو تجاج کے ہوئے ظلم رفع کرنے کی طاقت نہیں ہے تو ایسے لوگوں کے سامنے تجاج کی غیبت کس طرح جائز ہو سکتی ہے۔ دوم :- کمی صحف سے کوئی بدعت یا خلاف شرع امرکے رفع کرنے میں مدد کی

https://ataunnabit.blogspot.com/ ہویا سمی کو اس کے فند بے بچانا ہو تو اس بے مجمی ان بد عمی لوگوں کا حال بیان کرنا اگرچہ ان کی غیبت کرنا ہے طر جائز ہے۔

سوم یہ مفتی سے فتو کی لینے کے لئے استغناء میں امرواقعی کا اظمار کرما بھی جائز ہے۔ اگرچہ اس اظمار حال میں کمی کی غیبت ہوتی ہو تو دیکھو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے حضرت ہندہ رضی اللہ عنما نے عرض کیا کہ یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم میرا خاوند ابو سفیان اتنا بخیل ہے کہ بقدر کفات بھی بچھے خرج شیں دیتا (بخار ک و مسلم) خاہر ہے کہ یہ ابو سفیان کی شکات اور غیبت تھی گمرچو تکہ مفتی شریعت سے استغمار کیا جا رہا ہے کہ اس صورت میں میرے لئے شریعت کیا تھم دیتی ہے قدا اس غیبت میں کچھ حرج شیں گر یہ یاد رکھنا چاہتے کہ اس صورت میں بھی سے غیبت ای وقت جائز ہے کہ جب اس وقت اپنا یا کمی مسلمان کا فاکرہ متقور ہو۔

چہارم :۔ اگر کوئی محص کمی ۔ نکاح یا خرید و فروخت کا معاملہ کرتا ہے اور تہیں علم ہو کہ اس معاملہ میں بادا تغیت کی دجہ سے اس کا نقصان ہے تو اس کو نقصان ۔ یچانے کے لئے اس کا حال بیان کر دینا بھی جائز ہے۔ اس طرح قاضی کی عدالت میں کسی کواہ کا کوئی عیب اس نیت ۔ خاہر کرنا کہ صاحب حق کو اس مقدمہ میں میرے خاموش رہنے ۔ نقصان نہ پہنچ جائز ہے البتہ صرف ای مخص ہے ذکر کرنا جائز ہے جس کے نقصان کا اندیشہ ہو یا جس پر فیعلہ اور تھم کا مدار ہو۔ پنچم :۔ اگر کوئی مخص ایسے نام ہی ہے مشہور ہو گیا ہو جس میں عیب خاہر ہو تا ہمیں ہے۔ پھر بھی اگر دوسرا پنہ چا جاد دو تو ہمتر ہے تاکہ خیبت کی صورت بھی پیدا نہ خس ہے۔ کھر بھی اگر دوسرا پنہ جا دو تو ہمتر ہے تاکہ غیبت کی صورت بھی پیدا نہ

ششم :۔ اگر سمی مختص میں کوئی عیب ایسا کھلا ہوا پایا جاتا ہے کہ لوگ اس کا یہ حیب ٹھاہر کرتے ہیں تو اے ناگوار نسیں گزرتا مثلاً محفت یا ہیجڑا کہ ان کے اس فضل کا تذکرہ کیا جاتا ہے تو ان کو خیال بھی نہیں ہوتا تو یہ تذکرہ بھی غیبت سے خالی ہے البتہ اگر اس کو ناگوار گزرے تو حرام ہے کیوتکہ فاسق کے بھی کمی ایسے گناہ کا

ذکر کرنا جو اس کو ناکوار کررے بلاعذر خاص جائز نہیں ہے (بشر کلیکہ کوئی تھلم کلا کہناہ نہ کرنا ہو)

نفس کو غیبت سے رولنے کی تدبیر سے کہ غیبت کی مزا اور نقصان میں خور کرد مدیٹ شریف میں آیا ہے کہ آگ جو خٹک **گھاس میں اثر کرتی ہے خیبت اس سے** جلد ادر زیادہ اثر مسلمانوں کی نیکیوں میں کرتی ہے لیتی غیبت کرتے سے نیک اعمال جل جاتے ہی اب ذرا سوچو کہ جب کوئی نیکوکار محض جس نے دنیا میں مشتقین الله اللها کر نیکیاں جمع کی تھیں جب قیامت کے دن نامہ اعمال کورے دیکھے گا اور اس کو معلوم ہوگا کہ غیبت کی وجہ سے اس کی نیکیاں اس محض کے نامہ اعمال میں لکھ دی گئی ہں' جس کی وہ غیبت کیا کر ہا تھا تو س قدر حسرت و افسوس کرے گا۔ مسلمان کو سو پنے کے لئے اپنے ہی نفس کے عيوب بتيرے ميں اس لئے مناسب ہے کہ جب فرصت ملے تو این حالت پر نظر ڈالو اور جو عیب پاؤ اس کے رفع کرنے میں مصروف ہو جاؤ کہ دو سردل کے عیوب دیکھنے کا موقع ہی نہ آئے اور یوں سمجھو کہ تمہارا ذرا ساعیب بقنا تهیس نقصان بنجائے گا دو سرے کا برا عیب بھی شمیس اس قدر نقصان پنچائے گا اور اگر تمہیں اپنا عیب نظرنہ آئے تو یہ خود ایہا عیب ہے جس کے برابر کوئی عیب شیں کیونکہ کوئی انسان عیب سے خالی شیں ہے (انبیاء کرام علیم السلام کے علادہ) پس خود کو بے عیب سمجھنا تو برا تخت عیب ہے اس لئے اول اس کا علاج کرد اور اس کے بعد جو عیب نظر آتے جائیں ان کی تدبیر کرتے رہو اور اگر اتفاقا" اس پر مجمی کی فخص کی غیبت ہو جائے تو اللہ تعالی سے توبہ جدا کرد اور اس فخص کے پاس جا کر نیبت کی خطا معاف کراؤ' اور ا**گر اس سے نہ مل سکو تو اس کے** لئے دعائے مغفرت مانگو اور خیرات کر کے اس کی روح کو ایصال ثواب کرد الغرض چونکہ تم نے نیبت کر کے اپنے مسلمان بھائی پر ظلم کیا ہے اس لئے جس طرح ممکن ہو اس ظلم کی جلد تلافی کرد-تیسری آفت :۔ فضول جنگزا کرنا ہے رسول مقبول معلی اللہ علیہ وسلم فرماتے ہیں کہ جو مسلمان بادجود حق پر ہونے کے جنگڑے کے دست بردار ہو جائے تو

https://ataunnabi.blogspot.com/ اس کے لئے اعلیٰ جنت میں محل تیار ہوگا (تدی ٰ این ماج) یہ بالکل محج ہے کہ برسر حق ہو کر خاموش ہو بیٹھنا بت دشوار ہے اور اس کئے حق پر ہو کر جنگڑے سے علیکوہ ہو جانا ایمان کا کمال شار کیا گیا ہے جان لو کہ کمی بات پر اعتراض کرنا اور اس کے لفظ یا معنی میں غلطی اور نقص نکالنا جنگزا کہلا آ ہے اور اکثر یہ دو وجہ سے ہو آ ہے یعنی یا تو کبر کی بتاء پر که اپنی برانی اور نسانی یا حیز زبانی کا اظهار معصود ہو تا ہے یا دو سرے فخص کو دیپ کرنے اور عاجز بنانے کا شوق ہو جاتا ہے اس لئے مسلمان کو **چاہئے** کہ جو بات داقعی اور حق ہو تو اس کو تشلیم کرے اور جنٹنی خلاف داقع ی<mark>ا</mark> غلط ہو تو اس پر سکوت اختیار کر لے البتہ اگر اس غلطی کے خلام کرنے میں کوئی دبنی فائدہ ہو تو اس وقت سکوت کرنا جائز نہیں ہے تکر پھر بھی اس کا ضرور خال رکھے کہ جو کچھ بیان کرے وہ نرمی اور سمولت سے بیان کرے اور تکبر یا تختی کے ساتھ نہ کیے۔ چو تھی آفت :۔ بذاق اور دل گلی کرنا اور زیادہ بنسنا بنسانا ہے اس سے قلب مردہ ہو جا آ ہے اور ہیت و وقار جا آ رہتا ہے ایسا محض لوگوں کی نظروں سے کر جا با ہے اور بسا اوقات دو سردں کو اس کے ساتھ کینہ و عدادت بھی پیدا ہو جاتی ہے نور معرفت میں تاری آجاتی ہے اور تحت الثر کی میں پھینک دیا جاتا ہے البتہ تھوڑے مزاح میں کچھ مضائقہ شیں خصوصا" اگر ہوی بچوں کا دل خوش کرنے کے لئے ہو تو سنت ہے کیونکہ ایبا مزاح رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے بھی منقول (بخاری مسلم ززری) ہے گر وہ مزاح در حقیقت واقعی بات تھی کمی قتم کا جھوٹ نہ ہو نا تھا مثلاً ایک بدھیا سے آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ جنت میں با رضی عورت کوئی نہ جائے گی اس کا مطلب سے تھا کہ جنت میں جو بھی عورت جائے گی وہ جوان ہو کر جائے گی یا مثلاً حضرت **صبیب** رضی اللہ عنہ لڑکے تھے اور انہوں نے لال پال رکھا تھا الفاق ے لال مرگیا تو رسولِ مقبول صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا " کمو جی ابو عمیرا تمهارا لال کیا ہوا" ای طرح ایک مرتبہ حضرت صبیب رضی اللہ عنہ چھوہارا کھا پ رہے تھے اور ان کی ایک آگھ دکھتی تھی تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا "کیوں کھ صادب آگھ تو دکھتی ہے اور چوہارا کھا رہے ہو" انہوں نے مزاحا" جواب دیا کہ یا

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم دو سری طرف سے کھا رہا ہوں کیتی جس طرف کی آگھ دکھتی ہے اس دا ثرہ سے شیس کھا آ۔ ایک دفسہ سرکار صلی اللہ علیہ و تعظم حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا کے ساتھ محض دل جوتی اور خوش طبق کے طور پر دوڑے۔

۵ پانچویں آفت بید مرح لینی تعریف کرنا پانچویں آفت ہے تم نے دیکھا ہو کا کہ اکثر داعظوں اور دنیا دار مسلمانوں کی عادت ہے کہ مالدار اور صاحب جاو و حظم لوگوں کی تعریفیں کرتے ' ان کی شان میں مدحیہ تصدیب کیصتے اور ان کو نذرانے کے طور پر پیش کرتے ہیں حالا نکہ اس میں چار خرابیاں تعریف کرنے والے لیتی مار خواں کے حق میں ہیں اور دو خرابیاں محدوح (لیتی جس کی تعریف کی جا رہی ہو) کے حق میں ہیں۔

تعریف کرنے والے کی خرابیاں یہ ہیں۔

(i) الی با تیں بیان کی جاتی ہیں جو داقع کے خلاف ہوتی ہیں اور جن کا مدوح میں نشان بھی نہیں ہو ما خاہر ہے کہ یہ صرح جموث ہے جو کمیرہ کناہ ہے۔ (ii) محبت کا لسبا چوڑا اظہار کرتے ہیں حالا نکہ دل میں خاک بھی محبت شیس ہوتی اور یہ صرح ریا اور نفاق ہے ہو گناہ و حرام ہے۔

۔ روی یہ سور پر معلوم نہیں اور جو بات یقینی طور پر معلوم نہیں اندازے و گمان کی بناء پر ان کو واقعی خاہر کیا جاتا ہے مشلا ہے کہ آپ برے متلق ہیں نمایت منصف ہیں حالانکہ سرکار دوعالم کور مجسم صلی اللہ علیہ وسلم کا فرمان عالیشان ہے کہ کی کی مدح (تعریف) کرنی ہو تو یوں کہا کرے کہ میرا گمان ہے ہے کہ آپ ایسے ہیں کیونکہ فلنی (خیالی) باتوں کو واقعی بنانا کسی طرح بھی جائز نہیں ہے۔

(v)) اگر خلاکم اور فات کی مدح کی جاتی ہے اور وہ اپنی تعریف سے خوش ہوتا ہے تو فات کو خوش کرنے والا مدح خواں بھی فات اور نا فرمان ہوا۔ حدیث شریف میں آیا ہے کہ فات کی تعریف سے اللہ تعالیٰ کا عرش کانپ المحتا ہے (این ابی الدنیا) حضرت حسن رحمتہ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ فات کی زندگی و عمرکی زیادتی کی دعا کرنے

والا فنص بھی فاس ہے کیونکہ وہ چاہتا ہے کہ فتق و فجور قائم اور دنیا میں مدت تک باقی رہے۔ خالم اور فاس صحص کی تو نڈمت کرنی چاہئے تاکہ تکحبرا کر ظلم و معصیت چھوڑ دے نہ کہ تعریف جس کی تعریف بیان کی جا رہی ہو لیتی ممدرح کو جو دو نتصان بینچنے میں دہ سے میں۔

(i) ہو کہ مدور مغرور ہو جاتا ہے اور اپنے نئس کو قابلی قریف سیمھنے لگتا ہے حالا تکہ یہ اس کی ہلاکت و تبادی کی جڑ ہے۔ حدیث شریف میں آیا ہے کہ ایک صخص نے مجمع میں اپنے دوست کی قریف کی تو رسول متبول صلی اللہ علیہ و سلم نے فرمایا کہ تم نے اپنے دوست کی گردن کاٹ دی۔ مطلب سے ہے کہ اس کے نقس میں خود پندی اور برانی پیدا کر کے اس کو ہلاک کر دیا۔ (بخاری و مسلم)

(ii) این تعریف سن کر پھولنا اور اعمال خیر میں ست یز جاتا ہے حدیث شریف میں آیا ہے کہ مسلمان بھائی کو کند چھری ہے ذبح کر دینا اس سے بھتر ہے کہ اس کے منہ پر اس کی تعریف کی جائے کیونکہ قتل سے تو دنیا ہی کی زندگی سلف ہو گی اور ان برے منتیجوں سے جن کا ہم نے ذکر کیا ہے آخرت کی باعظمت زندگی برباد ہو جائے گ البتہ ان مفرتوں کا اندیشہ نہ ہو تو تعریف میں کچھ حربح بھی نہیں ہے بلکہ بعض او قات متحب اور باعثِ اجر ہے۔ چنانچہ رسول مقبول صلی اللہ علیہ وسلم نے بعض صحابہ رضوان الله الجمعين كي مدح فرمائي ب مثلًا آب (صلى الله عليه وسلم) فرمات كه تمام دنیا کے ایمان کو ابو بکر (رضی اللہ عنہ) کے ایمان کے ساتھ وزن کیا جائے تو ابو بکر ر صنی اللہ تعالی عنہ ہی کا ایمان درنی رہے گا۔ (انہیاء کرام علیم السلام کے علاوہ کیونکہ ہر نبی کا ایمان محابہ کرام رضوان اللہ المجعین اور اولیاء کرام رحمہ اللہ المعین سے زیادہ درنی ب) نیز فرماتے میں کہ اے عمر (رضی اللہ تعالی عنہ) اگر میں نبی بنا کر نہ بھیجا جانًا تو ضرور خهس ني بنايا جانًا۔ گويا حضرت عمر رضي اللہ تعالٰی عنہ ميں نبوت و رمالت کی قابلیت کا انہیں سے اظہار فرمایا۔ پس چونکہ صحابہ رضوان اللہ الجمعین میں خود پندی اور کو ماہتی عمل کا اندیشہ نہ تھا۔ اس لئے ان میں نشاط بیدا کرنے کے لئے یہ بدح متحب تھی کہ ان کی طاعات میں ترقی کا وسیلہ تھا۔

//ataunnabi.blogspot.com/

مرح سے بیچنے کی تدمیر -اگر کی فض کی کوئی تریف کرے تو اس کو چاہتے کہ است اعلا اور خطرات و وسادس کا دھان کرے اور سوچ کہ اللہ جانے خاتمہ کس حالت پر ہوتا ہے واقعی یہ خوبیاں جو یہ فنص بیان کر رہا ہے اگر بحم میں موجود بھی میں تو بھی ان کا کیا اعتبار نیز اپنی باطنی تاریوں اور عوب پر نظر کرے اور خیال کرے کہ یہ پوشیدہ عیب ایسے ہیں کہ اگر اس مداح کو معلوم ہو جائیں تو میرکی مدح کبھی نہ کرے غرض مسلمان کو چاہتے کہ اپنی تعریف من کر خوش نہ ہو بلکہ اس کو دل سے کرف سی کے کی جانب غم خوار مکمت صلی اللہ علیہ وسلم نے اشارہ فرمایا کہ تعریف کرنے والے کہ مند میں منی بھر دو (مسلم) حضرت علی کرم اللہ دجہ کی جب تعریف ہوتی تو یوں دعا فرانے کہ یا اللی ! میرے جو گناہ انہیں معلوم نہیں وہ بخش دے اور جو کچھ سے کہ رہے ہیں اس کا مجھ سے مواخذہ نہ کر اور مجھے ان کے گمانوں سے بھر بنا دے میں جیں ہوں تونی خوب جانتا ہے یہ نہیں جائے۔

(۳) غصّه

غشہ کا توڑ برت مزوری ہے کیونکہ یہ آگ کا شعلہ ہے سرکارِ دو عالم نُورِ مجسم صلی اللہ علیہ وسلم کا فرمانِ عالیشان ہے کہ سمی صحف کے پچچاڑنے سے آدمی پہلوان نمیں ہوتا بلکہ پہلوان دہ ہے جو غضہ کے وقت اپنے نفس کو پچچاڑے۔ (طرانی) خوب جان لو کہ جس طرح کلخ ایلوے سے شد بگڑ جاتا ہے اس طرح غضہ سے ایمان گیڑ جاتا ہے۔ غضہ بُری بلا ہے سی مار پیٹ کالی گلوچ اور زبان درازی چیے کھطے

گناہ سرزد کروا با ہے اور ای سے کینہ' حسد' بر گمانی' راز خاہر کرنا' دو سروں کو رسوا کرنے کے بد ترین گناہ ہوتے ہیں۔ غفتہ کی وجہ سے مسلمانوں کو اینے مسلمان بھائی کا خوش کرنا ناگوار گزر با ہے اور اس کا رنج و تکلیف میں رہنا پند آبا ہے اور خاہر ہے کہ بیہ سب جاہ کن گناہ ہیں۔

غصّته كاعلاج:-

(i)اول تو ریاضت اور مجامدہ سے اس کو توڑنا چاہئے گر توڑنے سے مقصود سے نہیں ہے کہ غضہ کا مادہ تی نہ رہے اس لئے کہ اگر مادہ تی جا رہے گا تو کفار سے جگ اور جماد کیوں کر ہو گا اور فساق و فجار اور مبتدئین کی خلاف شرع باتوں پر مقصود ہے لندا غضہ کے توڑنے اور ریاضت کرنے سے مراد ہے کہ اس کو منڈب اور عش و شرع کا تابعدار بنا لیا جائے اور ایسا کر ویا جائے جیسا کہ شکاری کتا ہوتا ہے تو حملہ کرتا ہے ورنہ چپ چاپ بیشا رہتا ہے کی حالت غضہ کی ہوتی چائے اگر شہریت تکلم دی اور خط کو بھگا ہے تو وہ بھاگتا ہے اور جب کہ اس کو منڈب ہے تو حملہ کرتا ہے ورنہ چپ چاپ بیشا رہتا ہے کی حالت غضہ کی ہوتی چائے اگر شہریت تکلم دی اور غضہ کو اور ایسا مندب بنانے کی تعدیم کی ہوتی چائے اگر رہے اور بے حس و حرکت پڑا رہے غضہ کو ایسا مندب بنانے کی تد میرس سے جن کہ نش کی باگ روکو، خلح و برداشت کی عادت ڈالو اور جب کوئی غضہ پر اگر کے والیا

واقعہ پیش آئے تو نفس پر جبر کیا کرد اور خفتہ کو بحر کتے نہ دو پس کی وہ رواضت ہے جس سے غضہ مطبع و فرماں بردار بن جائے گا۔

(ii) غفتہ کے جوش کے دقت منبط سے کام لو اور اس کو پی جاو اس کا ایک علاج علمی ہے اور دو سرا عملی

علی علاج تو یہ ہے کہ غضر کے دقت سوچو کہ غضر کیل آنا ہے ظاہر ہے کہ اس کا سب تھم رہی میں دخیل ہونا اور دست انداذی کرنا ہے کیونکہ غضر کرنے والے کا مطلب سے ہے کہ یہ کام میری مرضی کے موافق کیوں نہ ہوا اب تم بی بتاؤ کہ یہ تماقت ہے یا نہیں؟ کیا انڈ تعالی کے ارادہ کو اپنے ارادہ اور مناکا کالی بتانا چاہے ہو یاد رکھو کہ انڈ تعالیٰ کے تھم کے بغیر ذرہ نہیں بل سکتا کچر تم اس میں دخل دینے والے اور اس کو ناگوار تجھنے والے کون ہوتے ہو؟

دو سرے اس بات کا خیال رکو کہ میرا اس محض پر کیا جن ہے اور اللہ عرّو مِلَ کا بحمہ پر کیا جن ہے اور پحر اللہ تعالیٰ کا تمہارے ساتھ کیا معاملہ ہے اور تم اس محض کے ساتھ کیا معاملہ کرنا چاہتے ہو ظاہر ہے کہ تم جس محض پر غمتہ کر رہے ہو اس نہیں ہے اور اللہ تعالیٰ کے تم پر ہر قسم کے حقوق ہیں کہ تم ہر طرح سے اس کے نگوم و مملوک ہو اور احسان مند ہو۔ بایں ہمہ تم اپنے مالک حقیق کی بیسیوں خطائیں اور نافرانیاں رات دن کرتے رہو اور باوجود اس احسان و استحقاق کے وہ مب کو برداشت کرتا ہے اگر ایک قصور پر بھی سزا دے تو کمیں تمارا ٹھکانہ نہ رہے اور تمہارا طالا کمہ کی پر بھی جن نہیں ہے پھر یہ طالت ہے کہ ذرا می خلافی طبع حرکت پر غضہ ہے باہر ہوتے جاتے ہو اور اس کو دنیا ہے تاپید کر دینے کے لئے تیار ہو جاتے ہو۔ کیا تمہاری اطاعت و رضا مندی اللہ تعالیٰ کی عبادت و تحکم ہے بھی زیادہ مردرک

عملی علاج سے سے کہ جب غصّہ آئے تو الحُوذ باللہ من الشیطان الوجعہ پڑھو کیونکہ غصّہ شیطانی اثر ہے اور شیطان ہے جب پناہ ماگلی جائے گی تو وہ اثر زائل ہو

جائے کا نیز اپنی حالت بدل دو یعنی اگر کمر یہ تو قد بینے جاؤ اور بیٹے ہو تو لیٹ جاؤ اور اگر اس سے بھی خشتہ ضعفتا نہ ہو تو وضو کر لو اور اپنا رضار زمین پر رکھ دو ماکہ تجبر ثوثے اور حرّت والا عضو جب زمین پر رکھا جائے تو لنس مرے کو تکہ حدث مبارکہ میں آیا ہے کہ اللہ (حرّومِلٌ) کے نزدیک سب سے بہتر کھونٹ جو مسلمان چیا ہے دہ ضعہ کا کھونٹ ہے (ابو داؤد) اپنے بیوی بچوں یا ایسے لوگوں پر غضتہ آئے جن پر اپنا غصہ جاری کر سکتا اور سزا دے سکتا ہے اور وہ اس کو ضبط کر جائے اور تحل سے کام لے تو اللہ تعالیٰ اس کا قلب امن اور ایمان سے لبریز قرما دے گا۔ (ابن ابی الدنیا ' ابو داؤد) یا در کھو کہ تحل کی بودلت مسلمان شب بیداری' روزہ دار ' عابد و زاد کا حرتہ پا لیتا ہے۔

//ataunnabi.blogspot.com/

(٣) صد کا منہوم یہ ہے کہ تکی فخص کو عیش و آرام میں دیکھ کرول میں جلنا اور اس کی قمت کے جاتے رہے کو پند کرنا۔ حمد کرنا حرام بے چنانچہ (صغرت ذکریا علیہ اللام کا فول ہے کہ) اللہ عزّوجلٌ فرمانا ہے کہ میرے بندے ر فعت دیکھ کر حسد کرنے والا کویا میری اس تقتیم سے ناراض بے جو میں نے اپنے بندوں میں فرمانی ہے۔ سرور کائتات صلی اللہ علیہ وسلم کا فرمان عالیشان ہے کہ حسد نیکیوں کو اس طرح جلا دیتا ہے جس طرح آگ سو کھی لکڑیوں کو جلا دیتی ہے (ابن ماجہ) البتہ ایسے محض یر حسد کرنا جائز ہے جو اللہ تعالیٰ کی دی ہوئی نعمت کو ظلم یا گناہوں میں خرچ کر رہا ہو مثلاً مالدار شراب خوری اور زما کاری میں اڑا رہا ہو' قندا ایسے مخص سے مال چین جانے کی آرزد کرنا گناہ نہیں ہے کیونکہ یمال در حقیقت مال کی لغمت چھن جانے کی تمنا نہیں ہے بلکہ اس فخش گناہوں کے سلسلہ کے بند ہو جانے کی آرزو ہے اور اس کی شناخت سے سے کہ اگر مثلاً وہ شخص اس گناہ کو چھوڑ دے تو اب اس فعت کے جاتے رہنے کی آرزد بھی نہ رہے یاد رکھو کہ عموما " حید کا باعث یا تو غرور و تکبّر ہو تا ہے یا پھر عدادت و خباشتِ نفس کہ بلا وجہ اللہ عزّوجلؓ کی نعت میں بخل کرما ہے اور چاہتا ہے کہ جس طرح میں کمی کو کچھ نہیں دیتا۔ اسی طرح اللہ عزوجل بھی دوسرے کو کچھ نہ دے' البتہ دوسرے کو نعمت میں دیکھ کر حرص کرنا اور چاہنا کہ اس کے پاس بھی بیہ نعمت رہے اور مجھے بھی الی ہی حاصل ہو جائے غبطہ کملا کا ہے اور غبطہ . شرعا" جائز ہے کیونکہ غبطہ میں کسی کی نعمت کا ازالہ مقصود نہیں ہویا بلکہ اس جیسی نعت کے لئے اپنے آپ کو حاصل ہو جانے کی تمنا ہوتی ہے اور اس میں کچھ مضائقہ نہیں ہے۔ حسد كاعلاج :-

حسد دل کی امراض میں ہے ایک مرض ہے اس کا علاج ایک علمی ہے اور

دو سرا عملی۔ علمی علاج تو یہ ہے حاصد کو جانتا چاہیت کہ اس کا حمد اس کو نقصان پنچا رہا ہے اس محسود کا جس پر حمد کر رہا ہے کچھ بھی نہیں مجلزنا بلکہ اس کا تو اور نقع ہے کہ حاصد کی نیکیال مفت میں اس کے ہاتھ آری ہیں برخلاف حاصد کے کہ اس کے دین کا بھی نقصان ہے اور دنیا کا بھی۔ دین کا نقصان تو یہ ہے کہ اس کے گئے ہوئے نیک اعمال صبط ہو جاتے میں نیکیال چلی جاتی ہیں اور اللہ عزوج بل کے غصے کا نشانہ بنا ہو تا ہے کیونکہ اللہ عزوج بل کے وسیع خزانہ کی بے شار نعتوں میں بخل کرنا ہے اور دو مزے پر انعام کے رکنے کی خواہش رکھتا ہے۔

دنیا کا نقصان یہ ہے کہ حاسد ہیشہ رنج و غم میں جتلا اور اس فکر میں گھلنا رہتا ہے کہ کمی طرح فلاں فخص کو ذلت و افلاس نصیب ہو پس جس پر حسد ہے اس کے لئے بھی خوشی کا مقام ہے کہ مجھے رنج پنچانا چاہتے تھے اور خود ہر دقت کے رنج میں کر فنار ہو گئے اندا اس کے حسد ے اس کی تو مراد یوری ہو گنی اور حسد کرنے والا ہوے خسارہ میں رہا۔ تمعی سوچو کہ تمہارے حسد کرنے سے محسود کو کیا نقصان ہوا' ظاہر ہے کہ اُس کی فقت میں سمی قشم کی بھی کی نہیں آئی بلکہ اور نفع ہوا کہ تساری نیکیاں اس کے نامۂ اعمال میں درج ہو گئیں 'کیما النا قصہ ہوا حاسد چاہتا تو یہ تھا کہ محسود دنیا میں تک دست ہو جائے اور بتیجہ یہ لکلا کہ اس کی نعتیں بحال رہیں اور دین کی فعمت نفع میں کمی اور حاسد نے عذابِ آخرت بھی سر رکھا اور اپنی قناعت د آرام کی زندگی کو رخصت کر کے ہروقت کی خلق اور دنیوی کوفت خریدی بید تو الی صورت ہو گئی کہ دشن کے ڈھلا مارنا چاہتا تھا اور وہ اپنے بی آنگا کہ جس سے اپنی آ کھ پھوٹ گٹی اور طرد میر کہ دشمن لینی شیطان کو بھی ہننے کا موقع مل گیا۔ خصوصا " اگر سمی عالم یا متق پر حسد کیا جائے کہ اس کا علم و تقویٰ زائل ہونے کی تمنا ہو تو بہ حد سب ے زیادہ برا اور برتر ہے۔ حملی علاج حسد کا بہ ہے کہ حسد کا مقصود تو یہ ہے کہ تم محسود کی عیب جوئی کرد

اور رہج و غم کے گھونٹ رات دن ہو اندا تم نغس پر جبر کرد اور قصدا " اس کے منتاء اور رہج و

کی مخالفت کر کے اس کی ضد پر عمل کو لین محمود کی تولیش بیان کرد اور ان کے مائے تواضع اور اس لحت پر فوشی و مرت کا اظمار کرد ہو اسے مرحب بولی ہے جب چند روز بہ لطف ایسا کرد کے تو محمود کے ماحر حمیس محبت پیدا ہو جائے گی اور جب عدادت جاتی رہے کی تو حمد مجمی نہ رہے گا اور اس ریج و غم سے خمیس نجات ل جائے گی جس پر حمد کی وجہ سے تم جلا رہے تھے۔ حمد کے بارے بیل ضروری بدایا ہے ت

شاید تهیس به شبه لاحق مو که دوست می اور دشمن می فرق مونا تو انسان کا طبعی امرب اور این افتاری بات نہیں کہ <sup>ج</sup>ن **طرح اپنے** دوست کو راحت میں دیکھ کر خوشی ہوتی ہے ای طرح دشمن کو بھی راحت میں دیکھ کر مسرت ہوا کرے اور جب افتیاری بات نمیں بے تو انسان اس کا ملعّت بھی نہیں ہو سکتا اندا میں کہتا ہوں کہ ب شک اتن بات محج ب اور اگر ای حد تک بات رب تو گناه مجی نهیں لیکن اس کے ساتھ جنٹی بات اختیار ہے اس سے بچنے کا لحاظ رکھنا ضروری ہے اور وہ دو امر یں ایک سے کہ بداین زبان اور اعضاء اور افعال افتیار سے میں حسد کا اثر مطلق نہ ہونے دو۔ بلکہ نفس پر جبر کر کے اس کی ضد پر عمل کرو جیسا کہ ہم اوپر بیان کر کچھے یں۔ دوم میہ کہ نفس میں جو حسد کا مادہ موجود ہے جو اللہ تعالی کی نعتوں کو بندوں پر دیکھنی پند نہیں کرنا اس کو دل ہے طروہ سمجھواور یہ خیال کرد کہ یہ خواہش دین کو برباد کر دینے والی بے ان دو باتوں کے بعد اگر طبی امرباتی رہے لینی دل ب اختیار چاہے کہ دوست خوش حال رہیں اور دعمن پامل ہوں تو اب اس کا خیال نہ کرد کوئلہ جب اس کے ازالہ پر تمہیں قدرت حاصل ہو جائے تو اپن طبیعت سے تماری خواہش می ہو کہ کاش اس کی نعت چمن جائے محرابے ہاتھ پاؤں سے ایما انظام نہ کردیا مثلا محسود کی نعمت کے قائم رہنے یا بیعانے میں مدد دے سکتے ہو تو باوجود اس کے ناکوار کررنے کے اس کو مدد دو' اگر الی حالت ہو جائے تو شجھ لو کہ جال تک اختیار اور قابو ب۔ یمال تک ہم نے اللہ تعالی کے تھم پر عمل کر لیا ہے اور سبکدوش ہو گئے الی صورت میں طبعی بات کا دور کرنا اپنے قبضہ میں نہیں ہے

اور موجود قو ہے محریح تکھ افتیاری کاموں نے اس کو چیپا اور دیا لیا ہے اس لئے کویا معدد م ہو ملی ہے اور سے مجمی یاد رکھو کہ جن کی نظر عالم دنیا ہے انحہ جاتی ہے تو دہ سمجھ جاتے ہیں کہ دنیا بھی عاپائیدار ہے اور اس کی تمام گفتیں بھی فتا ہونے دالی ہیں پس اگر اپنا دشن فرافتی یا دسعت و آرام میں ہے تو کتنے دن کے لئے اگر اعمال ک سب مرنے کے بعد دوزرخ میں جانے والا ہے تو اس کم تعیب کو اس چند رددہ آرام سب مرنے کا نظن اگر جنتی ہے تو جنت کی نعتوں کو اس ماپائیدار تعت سے کیا مناسبت پس سر کرا اور دشن کو دنیا کی کی خوشی میں دکھ کر جلنا بنرصال محض نے سود اور عبت ہوا۔ ساری تلوق اللہ عزوم کم کی خوشی میں دکھ کر جلنا بنرصال محض نے سود اور عبت رب کے غلام میں پس محبوب کی طرف جو انحامات ہوں ان کے اثرات ان کے علاموں پر بھی خام رہی ہونے چاہئیں قدا جس کی پر بھی تمارے قدرت دالے اور حمد کرنے کا۔



. • • • • • • •

بکل ملک ترین امراض مین ے ایک مرض ہے۔ اللہ مرّد جلّ فرمانا ہے موادر جو بکل کرتے میں اس چیز میں جو اللہ نے انہیں اپنے فضل ہے دی جرکز اے اپنے لئے اچھا نہ سمجھیں بلکہ دہ ان کے لئے برا ہے عقریب دہ جس میں بکل کیا تھا قیامت کے دن ان کے لگلے کا طوق ہو گا"

اور ٹی کرم نُور مجسم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ خود کو بچاؤ بخل سے کہ اس نے پیلی امتوں کو ہلاک کر دیا ہے (ابوداؤد نائی) پس مسلمان کے شایان شان نیں کہ بنل کرے اور جنم میں جاتے اور چونکہ بخل مال کی محبت ہے اور دل کو دنیا کی طرف متوجہ کر دیتی ہے جس سے اللہ عزوجل کی محبت کمزور ہو جاتی ہے اور بخیل مرت وقت حسرت بحرى نظرول س اينا جع كيا موا محبوب مال ديكما اور جرا" قهرا" آخرت کا سفر کرنا ہے اس لئے اس کو خالق جلّ جلالہ کی ملاقات محبوب نہیں ہوتی ادر حدیثِ مبارکہ میں آیا نے کہ جو شخص مرتے وقت اللہ تعالی کی ملاقات پند نہ کرے وہ جنمی ہے جس محض کے باس مال نہ ہو وہ بخیل تو نہیں ہے مگر یہ ہو سکتا ہے کہ اس کے قلب میں مال کی **محبت** ہو اور اس آرزو میں ہو کہ کاش مال دار ہو جائ اس طرح بعض ابل ثروت تخی ہوتے ہیں مگر چونکہ سخادت ان کو محض ابنی شرت اور مدح مقصود ہوتی ہے اس لئے اس ير اگرچہ بخل كى تعريف صادق نهيں آتى م رکب مال کا مضمون ضرور صادق آنا ہے پس بخل کے علاج کے ساتھ دلب مال بھی علاج ہونا چاہئے۔ یاد رکھو کہ مال کی محبت اللہ عزّ وجلّ کے ذکر سے عافل کر دیتی ب یہ مال مسلمانوں کے لئے فتنہ ہے۔ شافع روزِ شار سرکار ابد قرار صلى اللہ عليہ و سلم فراتے ہیں کہ جب انسان مرما ہے تو فرشتے یو چھتے ہیں کہ کیا چھوڑا؟ پس اگر زندگی میں مال خرچ کر کے آخرت کا کچھ ذخیرہ جمع کر لیا تھا تو مرتے وقت خوش ہو گا کہ بھیجا ہوا مال وصول کرنے کا وقت آگیا درنہ رنجیدہ ہو گا اور اس پر مرتا بت شق گزرے گا (تر ای) حدیث مبارکہ کا مضمون ہے کہ مال انسان کو تباہ و بریاد کر دیتا ہے

ایسا کہ اِگر اس کے کانٹا بھی چینے تو لکالنے والا نہ سلے۔ اب تم بی سوچہ کہ جس کے بارے میں رسول اللہ معلی اللہ علیہ وسلم نے ایسے سخت کلمات فرماتے ہوں اس کا ٹمکانہ کماں ہو گا؟

کیا مال ندموم شے ہے؟

مال مطلقا ندموم نمیں ہے اور ندموم کیے ہو سکتا ہے جبکہ دنیا آخرت کی کھیتی ہے کہ ساری مخلوق جسم کے گھوڑے پر سوار ہو کر سزر آخرت طے کر رہی ہے اور سواری کو اس مسافر خانہ دنیا میں گھاس دانہ کی ضرورت ہے اور وہ مال کے بغیر نمیں مل سکتا کیونکہ جب تک پیٹ تہ بحرے اس وقت تک عبادت نمیں ہو تحق الندا قوت و حیات قائم رکھنے کی مقدار کے موافق حاصل کرنا ضروری ہوا۔ البت اس سے زیادہ مال و متائ ہلاکت کا سامان ہے کیونکہ مسافر بغدرِ ضرورت ہی قرشہ اپنے ساتھ رکھتا ہو اور جہال ہو جو زیادہ ہوا تو اس کا سز کرتا بھی مشکل ہو جاتا ہے۔ رسول مقبول معلی اللہ علیہ وسلم کا فرمان عالیشان ہے کہ <sup>20</sup> مائٹ (رضی اللہ عنا) بھی مے ملنا جاہد تو آتی ہی دنیا پر قاعت کر چتا مسافر کا قرشہ ہوتا ہے کہ جب تک پوند نہ لگ موارت سے زیادہ مال جن کرنا تین دور ہے مفر ہے۔ ضرورت سے زیادہ مال جن کرنا تین دور ہے مفر ہے۔

(i) مال کی وجہ سے گناہوں پر قدرت حاصل ہو جاتی ہے اور قدرت کے ہوتے ہوئے صبر کرنا اور گناہ سے پچا بہت دشوار ہے اور جب ضرورت سے زائد مال ہی نہ ہو گا تو غاہر ہے کہ گناہ پورا نہ ہو تکھ گا۔

(ii) اگر متول محص عابہ زاہد بھی ہو اور مباح لذتوں میں پیہ خرچ کیا تب بھی اتنا نقصان اسے مغرور پنچا کہ اس کے جسم نے چو تکہ لذیذ تعتوں سے پرورش پائی اس لیے لذتوں کا خوکر ہو گیا اور مال کو چو تکہ پائیداری نہیں ہے اس لیے اپنی عادتوں کے نیا ہے کو محلوق کا متمان بنا رہے گا۔ اور کیا عجب ہے کہ طالموں اور فاسقوں کے سامنے ہاتھ کی میلانا یا ان کی چاپلوی کرنی بڑے تاکہ جن لذتوں کا عادی ہو گیا ہے وہ

مرتے دم تک حاصل ہوتی رہیں اور جب یہ ہوا تو اب نفاق محصف میا مخد کو مط بغض اور صد سب می خاہر ہوں کے اس لئے رسول اللہ حلی اللہ علیہ وسلم فرائے ہیں کہ دنیا کی محبت تمام کناہوں کی جڑ ہے اور جب ضرورت سے زیادہ پیسہ میسر می نہ ہو تو مباح چیزوں کا مزہ بھی منہ کو گلنے لگے گا (بیعن)

(iii) الله عروجل کے ذکر سے مفلت ہو جائے گی کیونکد کاشت کا رون محرود ل اور ملازموں کی تحرانی اور شرکیوں سے حساب کتاب کرنے اور ترقی کے اسباب فراہم کرنے کی تدبیروں میں ایسی مشخولی ہو گی کہ اصل سعادت یعنی ذکر اللی کا وقت می نہ ل کے گا۔ اول روبید کی تحصیل اور وصول یا پی مجر اس کی حفاظت و تکمبانی اور مجر اس کا نکالنا اور کمی کام میں لگانا یہ سب دھندے قلب کو سیاہ کرنے والے ہیں جس نے کور یعیرت جاتا رہتا ہے اور جب ضرورت سے زیادہ مال می نہ ہو گا تو یہ تکر ات و مختصات جمی بیش نہ آئی گ

ضرورت اور کفایت کی حقیقت :-

یہ جانا ضروری ہے کہ ضرورت کس چیز کا نام ہے اور بقد رکفایت کس قدر مال کو کتے میں کیو تکہ یوں تو ہم ضخص کتنا ہی مالدار کیوں نہ ہو جائے یماں تک کہ اگر ہند الظم کی سلطنت مجمی مل جاتی ہے تب مجمی کی سمجتا ہے کہ میری ضرورتوں کو کافی نہیں ہے۔ اس لئے جانا چاہتے کہ فرضی ضرورتوں کا اعتبار نہیں ہے اور داقتی ضرورت اندان کو صرف بیت بحرے' بدن فرعلنے کی ہے لیں اگر زینت و تجمل کا خال نہ ہو تو سال بحر کے جاڑے کری کے لئے دو دینار کانی میں جن میں صوفے کپڑے سے چو کری و سردی رفع کر عکمی با سانی تیا رہو سطح میں اور زینت و تجمل کا خال پوٹرا بن اگر چھوڑا دیا جائے تو ایک مد ردوزانہ کے حاب سے سال بحر شمن پڑی سوم ایل جاور این اگر چھوڑا دیا جائے تو ایک مد ردوزانہ کے حاب سے سال بحر شمن پڑی سوم کافی میں اب حاب لگاؤ کہ کتنے نفر کا نفتہ تمارے ذمہ ہے لیں محنت حزودر کی سے اس مقدار کے موافق اینا اور اپنے بال بچوں کا نفتہ روزانہ حاصل کو اور تری کر کان چا سار دون اللہ عزوم کی کی اور میں خری کر اور محک کو محک میں دیتار زاد باق سار اوقت اللہ عزوم کی کی او میں خریج کو اور اگر اس سے زمادہ کھلا کم

اور جمع کرد کے تو دنیا دار اور مال دار سمجے جاؤ کے اور اگر کوئی زمین جائداد جس کی سالاند آمدنی فدکورہ مقدار کے موافق ہو جائے اس نیت سے خرید لو کہ روزاند کب ادر محنت ضروری سے سکدوش ہو کر اطمینان کے ساتھ ساتھ اللہ اللہ کر سکو گے تو بی زمانه اس میں بھی کچھ مضائقہ نہیں معلوم ہو تا کیونکہ جائداد کا خریدتا اور زمین و مٹی میں روپی لگانا اس وقت ناجائز ہے جب کہ دنیا طلبی کے لئے ہو کہ عزت وجاہ میں ترقی یا زمیندار بننے کی دل میں خواہش ہو اور مذکورہ صورت میں چونکہ دین ہی کا **حاصل** کرنا مقصود ہے اس لئے سہ اس ممانعت سے خارج ہے جو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمائی ہے (مضمون احمہ و ترزی) اس کے ساتھ ہی اس کا لحاظ کرنا بھی ضروری ہے کہ طبائع اور ہمتیں مخلف ہوتی ہی ممکن ہے کہ بعض لوگ قدر کفایت پر قناعت نه کر سکیس اندا ان کے لئے اس بے دو چند کی بھی اجازت ہے کیونکہ دین میں نتگی نہیں ہے البتہ اس زیادتی میں نیت سی ہونی جائے کہ چونکہ تخفیف میں مشقت پیش آتی ب اور عبادت میں اطمینان سیس ہو آ اس لئے ہمیں باطمینان قلب یادِ التی میں مشخول رہنے کے لئے زائد خرچ کی ضرورت ہے نہ کہ تلذذ اور تنعم کے لیتے ہیں اس سے ذیادہ جو کوئی جمع کر کے رکھے وہ دنیا دار ہے اور اس کو مال کی محبت ہے جو اس کا دین بریاد کرنے والی ہے۔ یاد رکھو کہ مال جمع کرنے والوں کی غرض مخلف ہوتی بے یا تو بیہ کہ مزے آئیں گے یا لذتیں یا ئیں گے یا سہ کہ موقع اور دقت یر آئندہ صدقات و خیرات کریں گے اور زیادہ دور اندیش اور اس مصلحت کے لئے جوژ کر رکھتے ہیں کہ اگر کوئی دقت افلاس آلیا یا محنت مزدوری نہ ہو سکی یا فاقہ کش ک م نوبت آئی تو یہ کپماندہ یو بحی کام آئ کی حالانکہ یہ تیوں نیس درست نہیں ہی <sup>\*</sup> کیونکہ تلذذ اور تنعہ تو اللہ عزّوجلؓ سے غافل بنانے والی ہے ادر خیرات کی نیت سے مال جمع کرنے کی بہ نسبت تو بہتر یہ ہے کہ مال ہی پاس نہ ہو اب رہا آئندہ کے لئے مال جمع کرما جس کا نام دور اندلیش ہے سو وہ تو کوئی چیز ہی نہیں کیونکہ اگر تقدیر میں فاقد تمشی اور مصیبت لکینی بے تو دہ اس مال کی بدولت خل شیں تحق اور جس طرح آفت ناکمانی کی طرف سے اطمینان نہیں ای طرح اس بات سے بھی ناامیدی نہیں

ب کہ اللہ مروجل این جگہ سے رون بخوائے جمال گمان مجمی نہ جا ما ہو اور محلا اس بد گمانی کا موقع ہی کیا ہے کہ شاید کمی وقت میں اللہ تروجل رزق بر کر لے اور فاقہ کرائے غلام کو اپنے آقا کے ساتھ تو نیک گمان رکھنا چاہے نہ کہ گمان بد اس کے علادہ سے بھی سوچنے کی بات ہے کہ اس کی ہوس کرنا کہ تمام عمر مالدار یا تحدرست ہی رہیں اور کمی وقت بھی کمی قشم کی مصیبت یا رزمج ہمیں نہ پنچ اچھی بات نہیں ہے۔ فراخ دی و آرام کی زندگی کو بهتر خیال کرلینا عقل مندوں کا کام نہیں ہے اس لیتے کہ مصبتوں اور پریثانیوں کی بدولت بندوں کو بڑے بڑے درج ملتے ہیں۔ ای سے دل کی مفائی ہوتی ہے اس سے گناہ معاف اور وہ فائدے حاصل ہوتے ہیں جن کا حاصل ہونا آسان نہیں ہے رہی وجہ ہے کہ سب سے زیادہ پریشانیاں انبیاء علیم السلام یر آئیں کہ جس کے ساتھ جتنی مناسبت ہوئی ای نسبت سے اس کو پریشانیاں اور مصیتیں بھی اٹھانی بڑیں یاد رکھو کہ اللہ تعالٰی بڑی حکمت والا ہے اس کا کوئی کام حکمت سے خالی نہیں وہ اینے بندون کی مصلحوں سے خوب واقف بے پس تمہیں جس حال میں بھی رکھے کا تمہارے لئے ای میں بھلائی ہوگی اندا اپن طرف سے راحت کو اینے لئے انتخاب کرنا اور اس ہوس میں آنے والی مصببت کے لئے ذخیرہ جع كرما كويا ان انظام اب باتد من ليما اور اب انتخاب كو انتخاب اللي يرتر جع دينا ے جو سرا سر غلط بے علاوہ ازیں یہ بھی قابل غور ہے کہ قبل از مرگ واویلا کرنے ے فائدہ کیا اور آئندہ کی دنیوی زندگی لینی برسمانے کے زمانہ کی فکر سے نتیجہ کیا؟ نہ تم اس فکر کے لئے پیدا ہوئے اور نہ تمییارے فکر کرنے ہے تمہارا رزق جو مقدر ہو چکا ہے کم یا زیادہ ہو سکتا ہے ' تم تو آخرت کے مسافر ہو اور ای کا سامان فراہم کرنے ے لئے دنیا میں بیجیج گئے ہو پس اس کی فکر کرد' دنیا کی برواہ بھی نہ کرد کہ کتنی ملق ب اور کیونکر گزر رہی ہے۔ مال کو مثر دوا سمجھو:۔

کفایت کی مقدار کا جو حساب ہم نے بیان کیا ہے وہ چو تکد تختیفی ہے اس کئے لوگوں کی طبیعتوں' حالتوں اور موسم کی ارزانی و گرانی کے اختلاف سے اس میں کی martat.com Click For More Books

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

بیٹی ہو سکتی ہے ہارا مقصود سے ہے کہ مال کو دوا کی مثل سمجھو کہ بقدرِ ضرورت تو منید و ناقع ہوا کرتی ہے اور اس میں اور پچھ زیادتی کر دی جائے تو وہ بتاری کو بر معا ویتی ہے اور اگر اس میں بت ہی زیادتی کر دی جائے تو جان ہی ہے مار دیتی ہے پس جہل تک ہو سکے اخراجات و مصارف میں کی کرد کیو نکہ اگر تلایف بھی ہے تو بس چند ہی روز کی ہے کیونکہ زندگ ہی چند روزہ ہے پس سے تو جس طرح ہو گر تر ہی جائے گی اور سے بھی یاد رکھو کھانے کا مزہ بھی بھوک میں ہی معلوم ہوا کرتا ہے پس جنٹ یہاں بھوتے رہو گے ای قدر جنت کی نعتوں میں مزہ بھی زیادہ آئے گا۔ چکل کی حد :۔

بخل کی حد بھی معلوم ہونی چاہئے کیونکہ اکثر آدمی خود اپنی حالت میں شک کرتے ہیں اور نہیں سمجھ کیلتے کہ بخیل ہیں یا تخی' اس لئے جاننا چاہئے کہ جہاں مال خرچ کرنے کا شرع تکم دے یا مردت تقاضا کرے دہاں مال خرچ نہ کرنا بخل ہے اپس اگر کوئی کھخص اپنے بیوی بچوں کو وہ نفقہ تو ہرابر دیئے جائے جو قاضی نے مقرر اور اس بر واجب کر دیا ہے مگراس سے زیادہ ایک لقمہ بھی دینا گوارا نہ ہو تو چونکہ یہ تختی اگر جہ شرایعت کے خلاف نہیں لکچن مردت کے خلاف ہے اس لئے جُلْ میں شار ہے یا مثلاً تم نے کمی دوکاندار ہے کوئی شئے خرید ی اور ذرا ہے نقص یا عیب کی وجہ ہے اس کو واپس کر دیا تو اگرچہ بیہ واپسی شرعا" جائز ہے مگر چونکہ خلافِ مردت ہے اس لئے بخل کہلائے گا یمال شبہ نہ ہونا چاہئے کہ جب یہ صور تیں مردت کے خلاف ہونے کی وجہ ے لجل میں داخل بی تو پھر شریعت نے ان کو جائز کیوں کمہ دیا۔ بات س ب کہ شرایعت کا منتاء اس قتم کی بے مروتی کی باتوں کو جائز کمہ دینے میں یہ ہے کہ عام لوگوں کی باہمی نزاع دور کرنے اور بخلوں پر اتنا قلیل ہوجھ ڈال کر جس کے دہ متحمل ہو سکیں انظام دنیوی کو قائم رکھے گر اس کے ساتھ ہی مروت کا برناؤ اور جو ضرور تیں اتفاقیہ پیش آجائیں ان کو یورا کرنا بھی ضروری ہے۔ سرکار صلی اللہ علیہ ہے وسلم کا فرمان ذیشان ہے کہ جس کے مال کے ذریعہ سے آدمی این آبرد بچائے وہ تھی صدقہ ہے (حاکم) مثلاً کسی مالدار کو اندیشہ ہو کہ یہ شاع میری جو کرے گا اور اگر میں marfat com

Click For More Books

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

https://ataunnabi<sub>n</sub>blogspot.com/

اس کو کچھ دے دوں تو اس کا منہ بند ہو جائے گا اور بادجود اس علم کے اس کو کچھ نیہ دے تو دو فض بخیل سجما جائے کا کیونکہ اس نے اپن آبد محفوظ رکھ کی مدیر د ک اور بدگو کو بدگوئی کا موقع دیا بیہ خاہر ہے کہ مال کی ذات تو مقصود اور محبوب عمیں ہے چنانچہ کوئی اس کو چبا ہا یا لگتا نہیں ہے بال البتہ چونکہ اس سے ضرور تم یوری اور منفعتیں حاصل ہوتی بیں اس لئے مال مرغوب سے قدا جس جگہ اس کے خرچ کرتے میں فائدہ ہو دہاں خرچ نہ کرنا غلطی کی بات ہے لیں جو مخص بادجود ضرورت کے مال خرج نہ کرے تو سجھ لو کہ اس کی ذات کے ساتھ مجت ہے اس نفع کے **ساتھ** جو کہ مال سے مقصود بے اس میں مطلق بحث نہیں مجمی مال کی محبت یماں تک بردھ جاتی ب که انسان کو اپنا فائدہ اور نقصان بھی نظر نہیں آیا۔ الی حالت بت خطرناک ب جس کو جہل مرکب کمنا چاہئے۔ پس الی صورت میں عقل و شرع کے پابند بننے ک طرف زمادہ توجہ کرد اور جس جگہ پر خرج کرنے کا یہ دونوں کا تعلم کریں دہاں بے در لیخ مال خرج کرد۔ بیہ بخل کا تذکرہ تھا اب رہی سخادت تو اس کی تو کوئی حد ہی مقرر نہیں ب بس اننا سمجھ کو کہ بخل کی حد سے باہر نکل کر جتنا بھی خرچ کیا جائے وہ مب سخادت میں داخل ہے۔ بخل كاعلاج :-

بخل کا علاج علمی بھی ہے اور عملی بھی۔

علی علان تو یہ ہے کہ بجل کے نتصانات معلوم کرد کہ آخرت کی جابی اور دنیا کی برنامی ددنوں اس سے پیدا ہوتی ہیں خوب سجھ لو کہ مال بخیل کے ساتھ جانے دالا نہیں ہے مرف قبر کے گڑھے تک کا دھندا ہے۔ پس دنیا میں انسان کو جو مال دیا گیا ہو اگر تم جانور بن کر اس کو اپنی نفسانی خواہوں کے پورا کرنے میں ترج کیا کر کے بیکن ضروری نعت یعنی آخرت کی لذتوں سے محروم رہو گے اور اگر دنیا میں اولاد کے لئے چھوڑ مود کے تو کویا ادلاد کو تو آرام دیتے جاؤ کے طرخود خالی ہاتھ چلے جاؤ کے اب تم ہی بتاؤ کہ اس سے زیادہ محاقت کیا ہو طتق ہے وز اخرو کہ اگر تھار

بسمائدہ بچ صالح اور تیکوکار اعمی کے تو اللہ مرّومِق ان کی ضرورتوں کا کنیل ہوگا پر تمہارے جع کرنے سے کیا لنج اور اگر خدا نتواستہ وہ بدکار ہوئے تو خاہر ہے کہ یہ تمہارا جع کیا ہوا مال اللہ تعالی کی معصیت میں تربیج ہو گا اور اس کا تم پر وہال پڑے گا کہ معصیت کے سب تم قرار پاؤ کے بیسے جیسے دو سرے لوگ تمہارے مال سے مزے اڑا کی کے ویسے دیم تر عذاب برجے گا۔ اس قسم کی باتمی سوچے اور بخل مزے اڑا کی کے ویسے دیم تر عذاب برجے گا۔ اس قسم کی باتمی سوچے اور بخل مزے اڑا کی کے ویسے دیم تر عذاب برجے گا۔ اس قسم کی باتمی سوچے اور بخل مزے اڑا کی کے فور کرنے سے امید ہے کہ انشاء اللہ بخل سے نیمات کی جاتے گی۔ علی علاج یہ ہے کہ نفس پر جبر کرد اور خرچ کرنے کی یہ تکلیف عادت ڈالو۔ مزورتوں کیو قت خرچ کرنے کی خوبی کا تصور بائدہ کرا تا زدر ڈالو کہ خرچ کرنے کی رغبت ہونے لگے اور پھر بتدریج میرے خوالات اور ذموم اخلاق کو دور کرتے رہو یہاں تک کہ بخل کی جڑ کٹ جائے اور اب مال کا خرچ کرنا خالصا " لوجہ اللہ عزوج جل

(۲) شهرت سے محبت

اللہ عزوج ؓ فرما تا ہے کہ دار آخرت کی بھلا ئیاں انٹی کے لیے مخصوص ہیں جو زمین پر ره کر برهمنا چرهنا اور فتنه فساد کرما نهیں چاہتے۔ حضور کرنور صلی اللہ علیہ وسلم کا فرمان عالیشان ہے کہ کمریوں کے لکھے میں دو بھیڑیے آپڑیں تو وہ نقصان نہ کریں گے بعثنا مال و جاہ کی محبت ویندار مسلمان کے دین کا فقصان کرتی ہے (ترزی) خب سمجھ لو کہ رعونت اور دُبِّ جاہ رُری بلا ہے ان ے دل میں نفاق پدا ہو جا م ہے۔ حقیقت میں وہ لوگ برے آرام میں میں جن کو کوئی جان**ا بھی نہیں ، پریثان حال** غبار آلوده که نه لوگ ان کو پاس بنهانا پند کرتے ہیں نه امراء ان کو اپنی کو ملی میں بنگوں میں تھنے کی اجازت دیتے ہیں۔ اگر وہ نکاح کرما جامیں تو کوئی ان کو لڑکی دیتا یند نہیں کرتا' پیٹے پرانے کپڑے پنے اور ذلت و مسکنت کی حالت میں بدی ہوئے میں انی میں ایسے بندے ہوتے ہیں کہ اگر کمی بات پر قتم کھا بیٹیس تو اللہ عزوم بل ان کی خاطراس کو بورا قرما تا بے یاد رکھو کہ جمال انسان کی شرت ہوئی اور اس کو حزّت کی جگہ ملی اور لوگوں کے آگے آگے چلنا پند آیا تو بس تباہی آگنی اللہ کے بند اب أب كو بهت چميات بي البته بلا طلب و بلا خوابش أكر الله تعالى بى ان کو ظاہر فرما دے تو اب ان کو چھپانا مناسب نہیں رہتا۔ دیکھو انبیاء علیم السلام خلفائے راشدین رضوان اللہ المجمعین میں اور اکثر اولیاء کرام رحمتہ اللہ علیم کی دنیا میں شہرت ہوئی ہے تکرچونکہ ان میں سے سمی نے بھی اپنی شہرت کی آرزویا خواہش نہیں کی بلکہ محض اللہ تعالیٰ کی اطاعت کی کہ اس نے جس حال میں بھی رکھا اس پر راضی ہو گئے اس لئے نہ تیجتر پیدا ہوا اور نہ دُمِنِ جاہ کیونکہ حب جاہ اس کا نام ہے کہ این شرت کو خود خواہش کرے اور خاہر ہے کہ اس سے رعونت پیدا ہو جاتی ب- الله تروجل بم سب كو اس ب محفوظ ركم (آمين بحاه النبي الامين صلى الله عليه وسلم)

حُبِّ جاه اور حب مال ميں فرق :-

محت جاہ کے معنی یہ جی کہ انسان لوگوں کے قلوب پر قبعتہ کرنا چاہے اور اس کی خواہش کرے کہ ان کے دل میرے مطیع بن جائیں میری تعریف کیا کریں' میری حاجت کے درا کرنے میں لیکیں اور جان تک دینے ے دریغ نہ کریں' مال کے ساتھ مجمی انسان کو ای غرض سے محبت ہوتی ہے کہ وہ دفع حاجت کا ذریعہ بے اور جاہ د شہرت کی خواہش میمی ای لئے ہوتی ہے کہ کوئی ضرورت بند نہ رہے پس متصود کے اعتبار ہے دونوں ایک بی نفع کے سب ہیں۔

چونکہ دب جاہ سے مال بھی حاصل ہو سکتا ہے اور نہ کوئی اس کو چرا سکتا ہے نہ لوٹ سکتا ہے اور مال کے ذرائیہ سے بسااوقات جاہ حاصل نہیں ہوتا اور مال میں چور کا اور لوٹ کا خطرہ بھی رہتا ہے اس کئے دُبِّ جاہ کا ورجہ دُبِّ مال سے بدھا ہوا ہے اور چونکہ یہ عام قاعدہ ہے کہ جب سمی کی تعظیم کا اعتقاد لوگوں کے دلوں میں پیدا ہو جاتا ہے تو لامحالہ لوگ اس کی تعریقیں کرتے اور وو سروں کو اس مضمون میں اپنا ہم خیال بناما چاہتے ہیں اور جب ان کو اس کی دھن لگ جاتی ہے تو بسا اوقات کا سیاب بھی ہو جاتے ہیں ای طرح یہ سلسلہ جاری رہتا ہے اور آخر کار دُتِ جاہ میں بلا تکلّف و بلا مشقت کامیابی ہو جاتی ہے برخلاف اس کے مال کے جمع کرتے میں بیسیوں تدبیر س اور صلیے کرنے برتے ہیں اور پھر بھی خاطر خواہ مال جمع ہونا مشکل ہو تا ہے اس وجہ ے انسان کو مال کی به نسبت جاہ کی محبت و خواہش زیادہ ہوتی ہے اور سمی دجہ ہے کہ فقراء بھی ڈپنے جاہ میں جلا پائے جاتے ہیں۔ دُبنِّ جاہ کے بکٹرت ہونے کا ایک سبب یہ مجمی ہے کہ ہر آدمی کو اپنی برائی ادر عرت کی بالطبع خواہش ہوتی ہے ادر ہر صخص چاہتا ہے کہ میں ایما بے مثل ہو جاؤں کہ بس میں تی میں ہوں حالا تکہ یہ حقیقت الب ب اور اللہ مرّوبل ہی کو شاہاں ہے کیونکہ یکنائی اس کی شان ہے اور تمام تطوق اس واجب الوجود کے بور قدرت کا پرتو ہے کی جو انسان دستِ جاہ کے مرض میں کر فنار ہے وہ کویا اللہ مزدجل کے ہم کیہ ہو جانے کا خواہش مند اور اس کے ساتھ اس نبت کے قائم رکھنے سے ناراض ہے جو دھوپ کو آفاب کے ساتھ ہوتی ہے گویا

اس کا نفس فرمون کی طرح اُنا دلکم الاعلل باکد رہا ہے کہ (یس می تم سب کا بط روردگار ہوں) بس اتنا فرق ب کہ فرعون نے یہ کلمہ ذبان سے لوگوں کے سامنے کمہ دیا تھا اور دو سرے لوگ اس کو اپنے ول میں چھپاتے ہوتے ہی محرچو تک شان مکمانی سمی کو حاصل نہیں ہو سکتی اور اس آرزد میں کامیاب ہونا محال ہے اس لئے انسان کا نفس چاہتا ہے کہ مستعقل وجود میں کامیاب نہ ہو تو کم از کم اتنا ضرور ہو کہ ساری کلوں پر قبعنہ صرور حاصل ہو جائے کہ جس شئے پر جو چاہوں تصرف کروں گر چونکہ آسان' ستارول' بہاڑ اور دو سری بڑی کلوقات پر قبضہ ہونا دشوار نظر آیا اس لئے ذرا ینچ اتر کر اس کا متنی نظر آیا که صرف زمین ہی کی مخلوق پر مالکانہ تقرف حاصل ہو جائے لیعنی حیوانات مآلع ہو جائیں اور معدنیات و نہا بات فرمانہردار بن جائیں اور ان آسانی تخلوقات اور بری زمین تخلوقات کی جن پر مالکانہ تصرّف حاصل ہونا نامکن ہے پوری دا قنیت اور کمل علم نه ، د جائ مآکه باتھ کا قبضه ، و تو علم بی کا قبضه قائم رہے اور دنیا کی آبادی سے عقل والے لینی انسان اپنے دلول کے اعتبار سے مطبع و اطاعت شعار بن جائیں کہ میری عظمت و بدائی کے معقد ہو کر بچھے صاحب کمال سمجھنے لگیں' ہاتھ باند مصے میری تعظیم کرتے ہوں اور میری شہرت کا چرچا ان شہروں اور ملکوں تک پہنچ جائے جہاں میں خود نہیں پہنچ سکتا۔ شرت کی عمر:۔

انسان ایک دن مرف والا ہے اور جاہ و شرت مرفے کے بعد ختم ہو جائے گی۔ پس اگر یہ ناپائیدار شرت حاصل نجی ہوتی اور خلوق میں عرّت اور جاہ بھی مل گئی تو کیا ہوا؟ یہ تو کوئی خولی اور کمال کی بات نہیں کمال تو ایسی چیز کا حاصل کرنا ہے کہ جس میں موت کوئی خلل یا کمی نہ پیدا کرے اور وہ معرفت اللی ہے کہ صادب معرفت محض دنیا سے انتقال بھی کر جائے تب بھی معرفت کے بے شار مراتب میں اس کی ترقی رہتی ہے اندا اس رعونت اور خلل شہرت کا علاج کرو اور اس کی محبت بعراب نکالو یوں سمجھو کہ اگر خلا تمام دنیا تہمیں سرحہ مجمی کرنے گھے تو کتنے دن کے لئے آخر ایک دن وہ ہو گا کہ نہ تم باتی رہو گے اور نہ سمیدہ کرنے والے باتی رہیں

م و تجب ب ك ذان تو تمار ماتو يمال تك بك كرم ب ك شريا قعبه تو در کنار تمارے محلّہ پر بھی شہیں پورا قبنہ نہیں دیتا اور تم زمانہ کی ہدردی میں ایے ڈویے کہ دائمی فعت اور جادید سلطنت چھوڑنے پر رامنی ہو گئے کہ دنیا کی اس حقیر شهرت اور چند ایسے احمق و ضعیف لوگوں کی تعظیم و تحریم پر مازاں ہو گئے جن کو نہ سمی کی موت و حیات کا افتیار ہے اور نہ سمی کے ضرر اور نفع پر دستری ہے اور اس کی بدولت اس ناپائدار عزت اور عالم ملکوتی کی شهرت کو کھو ہیتھے جو اللہ عزّد جلّ ادر اس کی برگزیدہ و پاک خلوق لینی فرشتوں میں تہیں حاصل ہوتی ہے یہ مزور ہے کہ انسان مال کی طرح بغدر ضرورت جاہ کا بھی مختاج ہے باکہ اس کی دجہ سے تلوق کے ظلم و تعدی سے محفوظ اور خالم حاکموں کی دست برد سے بے خوف ہو کر باطمینان قلب عبادت میں مشغول رہ کیے لنڈا اتن طلب جاہ میں مضا کقہ نہیں ہے تکر اس کے سانتھ ہی اس کا خیال رکھنا ضروری ہے کہ سے بقدرِ ضرورت جاہ اپنی عبادتون میں ریا اور دکھادا کر کے نہ حاصل کرے کیونکہ رہا حرام ہے نیز متقی اور صوفی کی صورت بنا کر بھی مخلوق کو دھوکہ نہ دو کیونکہ اگر دردیشانہ عالمانہ صورت کی بدولت مخلوق میں عزّت حاصل کرد گے تو اللہ تعالٰی کے نزدیک مکار سمجھے جاؤ گے کہ جو مضمون قلب کو · حاصل نهٔ بنو اور محض صورت بنا کر اس کا اظهار کیا جائے تو وہ دهوکہ اور کر کملا کا ہے اور ظاہر ہے کہ دھوکہ حرام ہے بسرحال طلب جاہ بڑی خطرناک چیز ہے کیونکہ اس کی ہوس انسان کو اس حالت پر قناعت ضی کرنے وہ کی اگر کچ کو چھو تو دین انہی لوگوں کا محفوظ ہے جن کا حال اتنا مخفی و پوشیدہ ہے کہ ان کو کوئی جانتا ہی نسیں کہ وہ س رتبہ کے ہیں۔

تغریف میں لذت کی وجوہات :--

اکثر دسبِّ جاہ کا سب اپنی مدح و ثناء کی خواہش ہوا کرتی ہے کیونکہ انسان کو اپنی تعریف میں لذت محسوس ہوتی ہے اور اس لذت کے پیدا ہونے کی تمن وجوہات ہیں۔ (i) چونکہ کمال اللہ عزومتل کی صفت ہے اور ہم محفص کی مرغوب ہے کہ میرے اندر بھی سیہ صفت پیدا ہو اندا لنس اپنی تعریف سے خوش ہونا ہے کیونکہ سمجھتا ہے

//ataunnabi.blogspot.com/

کہ تریف کرنے والا میرے کمال سے واقف ہے اور **سی دجہ ہے کہ بے وقوف اور** جامل صحف کی تعریف سے اتن خوشی شمیں ہوا کرتی بعثی سمی ہوشیار اور عص مند آدمی کی تعریف سے ہوتی ہے۔

(ii) تسخیر کی خواہش ہر محض کو ہے اور اپنی مدح من کر چو تکہ معلوم ہو جاتا ہے کہ مداح کے قلب پر میرا بقنہ اور اثر ہو گیا ہے تلفا نفس کو اس میں مزہ آتا ہے تک وجہ ہے کہ اگر کوئی صاحب عزت صحص قریف کرے تو زیادہ مسرت ہوتی ہے اور کوئی لٹانی یا بحک منگا فقیر مدح کرے تو پالکل خوشی نہیں ہوتی کیو تکہ اس کے قلب پر تبنہ کرنا کوئی کمال یا خوبی نہیں سمجی جاتی۔

(iii) یہ خیال ہو تا ہے کہ میرے آوازہ شہرت کے بلند ہونے کا ذریعہ پیدا ہو گیا' کیونکہ لوگوں کو میری تعریف کرنے کی طرف قوجہ ہوئی اور اب یہ آہت آہت کچیل کر دنیا بحر میں بہت جلد شہرت کرا دے گی لندا مدح ے ننس چولتا ہے اور کی دجہ ہے کہ مجمع میں تعریف ہونے ے جتنی مسرت ہوتی ہے تنمائی میں مدح ہونے سے اتنی مسرت نہیں ہوتی۔

مُبِّ **م**رح کا علاج :-

جان لو کہ اس خُربؓ مرح نے لوگوں کو برباد کر دیا ای کی بدولت ریا اور طرح طرح کی معصیت میں جلا ہو گئے۔ پس اس کا علاج کرنا چاہتے خور کرد کر تریف کرنے والا کس بات کی تعریف کرنا ہے۔ اگر تہمارے مال اور عزت کی تعریف کر رہا ہے تہ سمجھو کہ یہ تو کوئی کمال کی چڑ نہیں ہے مرت تو حقیق کمال لیتی معرفت النی کے حصول پر ہونی چاہتے اور وہمی کمال تو رونے کا مقام ہے نہ کہ مرت کا اور اگر تہمارے زہد اور اتقاء کی تعریف ہے تو اس کی دو صورتمی میں لیتی یا تو تی کہ محص خمیس خوش کرنے کے لئے تہماری تعریف اس بارے میں چگی ہو رہی ہے یا تعریف ہے تو اس کا علاج اس کا دل میں موجو اور خور کرد کہ ان باتوں کا اپنے اندر آجانا اور اللہ تعالیٰ کا تول لیتا خوش کی بات ہے نہ کہ دوروں کا بیان

کرنا کیونکہ لوگوں کے اظہار کو قبولیت،اور قرب اللی میں کچھ دخل نہیں ہے اور اگر زہد و افغاء کی تعریف جمونی ہو دہی ہے تب تو خوش ہونا کھلی حماقت ہے کیونکہ اس کی مثال تو ایسی ہوئی کہ کوئی صحص تساری تعریف کرنے لگے کہ آپ کی آنتوں اور معدہ میں عطر کی خوشبو آردی ہے حالانکہ تم واقف ہو کہ اس میں تو نجاست اور فضلہ بحرا ہوا ہے اور پچر اس بے جا مدح اور بے موقع بلکہ صریح جمونی تعریف پر خوش ہونے لگے تم ہی ہتاؤ کہ اس سے زیادہ بے وقونی کیا ہو گی اور جاہ و شہرت کا علانی تم اور بیان کر چکے ہیں اس پر عمل کرنے سے امید ہے کہ دستی جری جر جاتی رہے گی۔

دنیا کی محتب (2)

ا دنیا صرف مال و جاہ کی محبّت تی کا نام نمیں بلکہ موت سے پہلے جس حالت میں بھی تم ہو وہ سب دنیا ہے اور دنیا کی محبّت تمام گتاہوں کی جز ہے کہ اس کے تمام جگنردل، بکھیڑوں اور تلوقات اور موجودہ چڑوں کے ساتھ تعلق رکھنے کا نام دنیا کی محبّت ہے البتہ علم و معرفتِ اللی اور نیک کام جس کا صلہ مرنے کے بعد ملنے والا ہے ان کا وقوع آکرچہ دنیا میں ہوتا ہے گرور حقیقت وہ دنیا ہے مشتق بیں اور ان کی محبّت ان کا وقوع آکرچہ دنیا میں ہوتا ہے گرور حقیقت وہ دنیا ہے مشتق بیں اور ان کی محبّت دنیا کی محبّت نہیں ہے بلکہ آخرت کی محبّت ہے اللہ مرّو میں فرایا ہے کہ ہم نے دنیا کی تمام چڑوں کو زمین تی زمنت کا سامان بنایا ہے نا کہ لوگوں کو آزائیں کہ کون ان پر فریفتہ ہو کر آخرت صالح کرنا ہے اور کون بقد ہر مرورت سنر کا توشہ سمجھ کر اپنی آخرت سنوار آ ہے۔

یسل از رکھو کہ آدمی کو جاہ و مال کے علاوہ زشن کی بھی محبت ہوا کرتی ہے مثلاً مکان ہنائے یا کی کسی کرے ' بابات کی بھی محبّت ہوتی ہے مثلا بڑی یوٹی ہو کہ اس کو کھاتے اور مزہ میں استعمال کرے یا ترکاری و دیگر پیداوار یا کچل کچول ہو کہ اس کو کھاتے اور مزہ اڑائے اور معدنیات کی بھی محبّت ہوتی ہے مثلاً بڑی اوزار بنائے یا زیور بزا کر پنے یا نقد ترح کرے ' حوانات کی بھی محبّت ہوتی ہے مثلاً شکار کرے اور کھاتے یا ان پر مواری کرے اور اپنی زینت بدھاتے اور آدمیوں کی بھی محبت ہوتی ہے مثلاً ہیں کہ مواری کرے اور اپنی زینت بدھاتے اور آدمیوں کی بھی محبت ہوتی ہے مثلاً ہیں کہ مواری کو محدود اور خواہش ہے دوک کیا اس کا شھانہ جزوج بل نے فرایل ہے کہ جس نے اپنے نفس ہو جس کے بارے میں اللہ مزوج بل نے فرایل ہے کہ جس نے اپنے نفس کو خواہش ہے روک کیا اس کا شھانہ جنت ہیا و رکھو کہ دنیا کہ جس نے اپنی نفس کو خواہش ہے روک کیا اس کا شھانہ جنت ہیا و رکھو کہ دنیا کہ دس نے ایز نفس کو خواہش ہے روک کیا اس کا شھانہ جزوج بل نے فرایل ہے کہ دیس نے ایز نفس کو خواہش ہے روک کیا اس کا شھانہ جزوج بل نے فرایل ہے کہ دیس نے ایز نفس کو خواہش ہے روک کیا اس کا شھانہ دینت ہیا و رکھو کہ دنیا کہ دس نے ایز نفس کو خواہش ہے روک کیا اس کا شھانہ دینت ہو آل خور میں کے نور کہ دی کی کو میں اور تماش ہے اور اس میں اکٹو باطنی امرامن ملکہ حثلا خور نے کو حواہ ہی ہے کہ کے خور ہوتی ہو کہ خوت کو دنیا کہ دیس کے دیر کی مرض میں این پر میں اور خوب ہو اور ای بی اکر باطنی امرامن ملکہ حثلا خور ' کو جن کی در میں ایں پین ہوتا ہے تو صنعت و حرفت اور زراعت و تو ترت کے باپائیدار مخطوں میں ایں پین جاتا ہے کہ آئے چیچے اور ابتراء و انتیا کی

اس کو کچھ خبر ہی ضیں رہتی اور طاہر دباطن ددنوں دنیا ہی کے ہو رہتے ہیں۔ دل دنیا کی محبت میں مشخول ہو جاتا ہے اور بدن اس کی اصلاح و تدبیر میں مصروف حالائکہ دنیا توشهٔ آخرت ہے اور اس سے مقصود یمی ہے کہ مسافران آخرت با آسانی اینا سفر ختم کر سکیں سطح حکر بے وقوف اور احمق لوگوں نے اس کو مقصودِ اصلی سمجھ لیا اور طرح طرح کے مشخلوں اور قتم قتم کی خواہشوں میں ایسے بڑے کہ آنے والے وقت <sup>1</sup> کو بالکل بعول محکران لوگوں کی مثال ایس ہے جیسے کوئی شخص جج کی نیت سے روانہ ہو اور جنگل میں پینچ کر سواری کے گھاس دانہ اور سواری کے موٹا تازہ کرنے کی فکر میں لگ جائے اور ساتھیوں سے پیچھے رہ جائے افسوس ہے اس کی اس حالت پر کہ تن تنها جنگل میں رہ گیا اور قافلہ کوچ کر گیا جس نیت سے چلا تھا لیتی ج وہ بھی ختم ہو کیا اور نتیجہ سے ہوا کہ جنگلی درندوں نے موٹی تازی سواری کو بھی چیر پھاڑ ڈالا اور اس کو بھی اپنے منہ کا نوالہ بنا گئے۔ یاد رکھو کہ دنیا آخرت کی کھیتی اور منزل کا بڑاؤ ہے اور تم اپنے جسم خاکی پر سوار ہو کر آخرت کا سفر کر رہے ہو اس لئے تنہیں چاہئے کہ این سواری کھاس دانہ بقدر کفایت اٹھاؤ اور سفری ضرورتوں میں کام آنے والا سامان میا کر کے وہ بنج ہوؤ جس کو آخرت میں کاٹو اور کچر دائی زندگی آرام ہے گزار سکو اگر اس ماتحت سواری کو پردرش و فرسمی میں مشغول ہو جاؤ گے تو قافلہ کوچ کر جائے کا اور تم منزل مقصود تک نہ پنچ سکو کے ونا میں مخلوق کی مثال الی ب جیسے ایک سمٹنی پر کچھ آدمی سوار ہوں اور تکشن کسی جزیرے کے کنارے پر آگھرے اور کشتی کا ماح سواریوں کو اجازت دے دے کہ جاؤ جزیرے میں اتر کراپی ضرور تیں یوری کر آؤ تکر ہوشیاری سے کام لینا۔ جگہ خطرناک ہے اور ابھی طویل سفر سر پر ہے غرض سواریاں اتریں اور ادھرادھر منتشر ہو کر کی اقسام پر منقسم ہو گئیں۔ بعض تو ضروری حاجت سے فارغ ہوتے ہی اوٹ پڑے اور فضول وقت گذارنا

انہیں اچھا نہ معلوم ہوا کیں دیکھا کہ کشتی خالی پڑی ہے انڈا اپنی پند کے موافق ساری کمشتی میں اعلیٰ درجہ کی ہوادار اور فراغ جگہ منتخب کرے وہاں بیٹھ گئے۔ اور بعض جزیرہ کی خودکلوار ہوا کھانے اور خوش الحان پرندوں کی سریلی آوازوں

کے بنے میں لگ گئے' سز مخلی فرش اور رنگ برنگ کے پھول بوٹوں اور طرح طرح کے پھروں اور درختوں کی کلکاریوں میں مشغول ہو گئے تحر پھر جلدی ہوش آگیا اور فورا کشتی کی جانب والیں ہوئے یہاں پنچ کر دیکھا کہ جگہ تلک رہ گئی ہے اور پرمبار و پر فضا جگہوں پر ان سے پہلے آجانے والے لوگ بسترلگا چکے میں اندا اس تلک تی جگہ میں تکلیف کے ساتھ بیٹھ گئے۔

اور چند لوگ اس ذخرہ کی عارض بمار پر ایسے فریفتہ ہوئے کہ دریائی خوشنا سیسیوں اور پیاڑی خوب صورت پتروں کے چھوڑنے کو ان کا دل ہی نہ چاہا کہ ان کا بوجھ لاد کر انہوں نے اپنی کمر پر رکھا اور سندر کے کنارے پر بیٹچ کہ کشتی پر سوار ہوں' دیکھا کہ کشتی لبریز ہو چکی ہے کہ اس میں نہ اپنے بیٹینے کی جگہ ہے نہ فنتوں بوجھ کے رکھنے کا کوئی امکان ہے اب جران میں کہ کیا کریں اوھر تو بوجھ کے بیسیکنے کو نئس گوارا نہیں کرتا اور اوھر اپنے بیٹینے تک کو جگہ نہیں کمتی فرض قرر دودیش بجان دروش' نمایت دقت کے ساتھ ایک نمایت تک جگہ میں کم جن اندازہ کر لو کہ کیا ہوگی کر الگ دکھے گی' کردن جدا نوٹ کی اور جس معیبت و تلکیف کے ساتھ وقت کٹے گا اس کو ان کا ہی دل خوب سیسے گا۔

اور بعض لوگ جزیرہ کے دل افروز حن پر ایسے عاشق ہوئے کہ کشی اور مندر سب بحول گئے' پچول سوتھینے اور پھل کھانے میں معہوف ہو گئے اور پکھ خبر نہ رہی کہ کمال جانا ہے اور یہال رہ کر کن درندول اور موذی جانوروں نے ان کے نازک اور خوبصورت بدن کو کلڑے کلڑے کر دینا ہے کی حال بعینہ دنیا داروں کا ہے اب تم خود خور کر کے سمجھ لو کہ کن لوگول پر کون می مثال چسپاں ہوتی ہے۔ کیا دو محبیتیں اکشچی رہ سکتی ہی؟

سی جو محص اینے نفس کی ماہیت نے واقف ہو کیا اور معرفت التی حاصل کر کی اور جس نے دنیا کی حقیقت سجھ کی وہ خوب سجھ سکتا ہے کہ اللہ تعالٰی کی محبت کے ساتھ دنیا کی محبت کا جمع ہوتا ایسا ہی نامکن ہے جس طرح ایک برتن میں آگ اور پانی کا جمع martat.com

Click For More Books

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

ہونا ناممکن نے اور جب تک انسان دنیا سے مند نہ پھیرے کا کہ ان فانی تعلقات کو منتظم کرے اور بقدرِ خرورت دنیا پر قاعت کر کے بہ اطمینان ہر لحظہ فکر و ذکر النی میں مشغول ہو جائے اس وقت تک اللہ تعالیٰ کی عبت پیدا نہ ہو گی اگر تمساری الی حالت ہو جائے اور نور بھیرت کے مشاہدے سے یہ اسراف منتشف ہو جائیں تب تو کس کے سمجمالے اور تیانے کی حاجت ہی نہیں ورنہ شریعت کے مالع بن کر دیکھو کہ اللہ تعالیٰ نے دنیا کی کس قدر ندمت فرمانی ہے تقریباً تمائی قرآن ای دل فریب سزہ زار زہر مایل کی برائیوں کے تذکرہ ہے بحرا ہوا ہے پچنا پنچ فرایا ہے کہ جنہوں نے وسلم کا فرمان زیشان ہے کہ تعجب ہے ان لوگوں پر جو عالم بقا کو سچا سمجمیں اور پھر اس تایا کران زیشان ہے کہ تعجب ہے ان لوگوں پر جو عالم بقا کو سچا سمجمیں اور پھر اس تایا کران زیشان ہے کہ تعب ہے ان لوگوں پر جو عالم بقا کو سچا سمجمیں اور پھر اس

والے لباس تھے اور آج ان کو ہوا کی ادھر ادھر ا ڈائے کی تی ہیں اور کوئی پر سان حال شیس ہو ما اور دیکھو یہ بڑیاں کمی دن سواری کے جانور اور مولیقی تھے کہ جن پر جانیں دینے اور قتل و قال کیا کرتے تھے۔

اے ابو بریہ (رضی اللہ عند) ! یہ دنیا کی حقیقت ہے جس کا قابل مجرت انجام دنیا بی ظاہر ہو گیا پس جس کو ردنا ہو رد بی کم (این ابی الدنیا) کھرت میں علیہ السلام پر ایک دن دنیا کی حقیقت متکشف ہوئی انہوں نے دیکھا کہ ایک برصورت برحمیا بناؤ منگار کے ہوئے زیور و پوشاک پنے بنی شی بیٹی ہے آپ علیہ السلام نے پر چما بناؤ منگار کے ہوتے زیور و پوشاک پنے بنی شی بیٹی ہے آپ علیہ السلام نے اوریں سے آپ علیہ السلام نے فرایا کہ ان شوہروں کا انتخال ہوگیا یا تخط دے بیٹے برحمیا نے جواب دیا کہ طلاق دینے کی مت تو کس کو ہوئی ہے میں نے سب انہوں ہے کہ ان کو گذشتہ شوہروں کی حالت پر عبرت نمیں ہوتی۔ مسلمانو ! ہوشیار انہوں ہے کہ ان کو گذشتہ شوہروں کی حالت پر عبرت نمیں ہوتی۔ مسلمانو ! ہوشیار ہو جاؤ اور سنعلو دنیا بری بے دفا ہے اس سے بح 'اس کا جادو باردت و ماردت کے ہو جاؤ اور سنعلو دنیا بری بے دفا ہے اس سے بح 'اس کا جادو باردت و ماردت کے مرح دندگی گزار دو گے تب مجی کر ر جائے گی مر آخرت کی گار کہ دوباں کی رتی ہرا بر نمت کا نہ مانا بھی تکا میں ہے۔ ہرا بر نمت کا نہ ملنا بھی بری تکاف کا میں ہوتی۔ مسلمانو ! میں اور نمی ہرا بر نمت کا نہ ملنا بھی بری تکاف کا میں ہو کی میں کر کو دوباں کی رتی ہرا بر نمت کا نہ ملنا بھی بڑی کا میں جب

بعض لوگ دحوکا کھا جاتے اور سمجھتے ہیں کہ ہمارا بدن کتنا تی دنیا میں معروف رب محر ممارا دل دنیا سے فارغ اور خالی رہتا ہے یا د رکھو کر یہ شیطانی دسوسہ ہے ہملا کوئی مخص دریا میں چلے اور پاؤل نہ ہیمیکے سے کیے ہو سکما ہے تمہیں دنیا کی طلب ہو گی اور ضرورت سے ذک ادہ دنیا کمانے کی تدہیروں میں گے رہو کے تو ضروری بات ہے کہ پریثان رہو کے اور دین کو باتھ سے کھو بیٹھو کے یہ بھی یاد رکھو کہ دنیا کی طلب کھارے پانی کی می ہے کہ جتنا ہو کے ای قدر پاس زیادہ گے گی نہملا ہو چڑا کی دن

marfat.com

Click For More Books

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

تم سے چھوٹ جانے والی ہے اس میں مصروف ہونا اگر اپنے ربج کا سامان کرنا نہیں سے قو اور کیا ہے دنیا کی مثال سانپ کی ی ہے کہ چھوٹے میں نمایت نرم ہے تکر منہ میں قاتل و مملک زہر لئے ہوئے ہے اس بے دفا کی مفارقت یقیحی ہے اندا اس کے ہاتھ آجانے پر خوش ہونا اور ہاتھ نہ آنے پر ربح و طال کرنا دونوں فضول ہیں۔ دنیا کے زر و مال کو اپنے اطمینان کا ذریعہ سجھنا بڑی حماقت ہے جمال ہیشہ رہنا نہیں دہاں اطمینان کیا۔

🖓 دنیا کی مثال الیمی ہے جیسے نمی مہمان نواز نے اپنا مکان آراستہ کیا اور شیشہ د آلات سے سجا کر مہمانوں کو ملایا اور ان کو اس میں بٹھا کر عظراور خوشبو اور چولوں سے بحرا ہوا طباق ان کے سامنی رکھ دیا۔ ظاہر ہے کہ صاحب مہمان کا مطلب اس ہے بیر ہے کہ طباق میں رکھے ہوئے چولوں کو سوتھو اور پاس والوں کے آگے سرکا دو کہ وہ اب ای طرح نفع اٹھائیں اور بخوشی خاطر برابر والوں کے سامنے کر دیں بیہ مطلب سی ب کہ سارے طباق پر تم ہی قبضہ کر بیٹو۔ پس اگر کوئی مخص آداب مجلس سے دانف نہ ہو اور طباق کو اپنا نذرانہ سمجھ کر اپنے بغل میں دہائے تو اس ک حماقت پر تمام حاضرین مجلس ہنسیں گے اور اس کا نداق اڑائیں گے اور اس کے بعد س<sub>ی</sub> بتیجہ ہو گا کہ مالک مکان زبردتی طباق چھن کر دو سرول کے سامنے رکھ دے گا تم ہی سوچو کہ اس وقت اس کو کیسی ندامت ہو گ۔ اس طرح دنیا اللہ عزوجل کی میزمانی کی جگہ ہے اس لیتے اللہ عزوجل کا بیہ مقصود ہے کہ آخرت کے مسافر آئیں ادر ضرورت کے مطابق اس طرح نفع الحائمي جس طرح معار چيزوں سے نفع الحاتے ميں اور ای حاجتی رفع کیا کرتے میں اس کے بعد بخوشی اس کو دو سرول کے سرو کر کے اپنا راستہ کیں اور آخرت میں آپنچیں کی مستعار چڑوں سے دل کا لگانا حقیقت میں چلتے وقت خود کو شرمندہ اور رنجیدہ کرنا ہے۔

marfat com Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

ų

//ataunnabi.blogspot.com/

(۸) تکبر

لاللہ مرتوبی فرانا ہے کہ تطبر کرنے والے کا بہت مرا تحکانہ ہے کم کروائی خاص ( اللہ مرتوبی فران ہے کہ کروائی خاص میری چاور ہے لی جو شخص مجل اس کو شتم کر ووں گا۔ میری چاور بے پس جو شخص بھی اس میں شریک ہونا چاہے کا میں اس کو شتم کر ووں گا۔

اول :- کبریانی کہ یہ اللہ عزوج مل ہی کے لئے مخصوص اور ای کی شان کو زیبا ب پس انسان ضعف البیان جس کو دو سرے کا اختیار تو در کنار اپنے ہی تعس کا اختیار نہیں اس صفت اللی میں ساعتی ہونے کی کس طرح جزامت کر سکتا ہے اور چو تکہ مشکر محص بادجود اس ذلت و ضعف کے اللہ تعالی کی مشارکت چاہتا اور اس صفت کمال میں اس کے ساتھ منازعت کرنا ہے اس لئے پرلے درجے کا احمق اور خبیث النفس سجھا جائے گا۔

ودم یہ تحبر کے سب حق بات کے انکار کی نوبت آتی ہے جس ہے دبنی معادت کا دروازہ بند ہو جاتا ہے اور حکمر اللہ تعالیٰ کی مخلوق کو بنظر حقارت دیکھنے لگا ہے اور یہ بات اللہ عزوج س کو بہت ناکوار ہے۔ غور ے سنو اور یا در کھو کہ ایک بزرگ نے تصحیحت فرمائی کہ اللہ تعالیٰ نے اپنی رضا مندی کو اپنی اطاعت میں چھپا رکھا ہے الذا کسی عبادت کو کتنی ہی چھوٹی کیوں نہ ہو حقیر نہ سمجھو کیا خبر ہے کہ اس کی معایت میں چھپی ہوئی ہو اور اسی طرح اللہ تعالیٰ نے اپنی ناراضگی اور غشہ کو معایت میں چھپی دوئی ہو اور اسی طرح اللہ تعالیٰ نے اپنی ناراضگی اور غشہ کو معایت میں چھپی دوئی ہو اور اسی طرح اللہ تعالیٰ نے اپنی ناراضگی اور غشہ کو دوما مندی اس میں چھپی دوئی ہو کی معاول کی بن ہو کہ محمولی خبر ہے کہ اس کی دوما مندی اس میں چھپی دوئی ہو کہ محمول کی ناراضگی و غضتہ چھپا ہوا ہو اسی طرح اپنی دولایت و قرب کو اپنے بندوں میں مخلی رکھا ہے لاڈا کسی بندہ کو کیما ہی ترکی کر کیوں نہ ہو کبھی حقیر نہ سمجھو کیا خبر ہے کہ شاید اس عمل میں اس کی رضا مندی ہو جس کا ظہور اس کے انقال کے وقت و نعتہ ہو جائے

سوم :- تحتمر نفس کو کوئی محص لیندیدہ صفت نہیں سمجتا۔ تحتمر کرنے والا محص تواضع ہے محروم رہتا ہے۔ حمد اور غصہ کو دور کرنے پر قادر نہیں ہوتا ریا کاری کا ترک اور نری کا بر آذ اس کو دشوار ہوتا ہے کمی اسلامی بھائی کی نیر نوابی اس ہے ہو نہیں کتی' غرض اپنی عظمت اور بوائی کے غرو میں مست اور بھر صفت موصوف ہونے کے خیال باطل میں ناصح کی نصیحت ہے مستعنی اور نفس امارہ کی اصلاح سے بالکل محروم رہتا ہے۔ جب تمک سے بد خصلت دفع نہ ہو جائے آئندہ میں اس کی اصلاح کی توقع نظر نہیں آتی للذا اس کے علاج میں جلدی کرنی چاہے۔ اوّل تو بی سوچنا کا قطرہ ہے اور انتہا مردار لو تحوا اور کیڑے کو شودل کی نذا۔ اب رہی متوسط حالت کہ جس کا نام زندگی اور حیات دنیا ہے سو اس کی حالت ہیں جری ہوئی اس جی موالت میں میں بھری ہوئی ہے اللہ عزوج آل قرمانا ہے کہ "بیک آدی پر ایک وقت وہ گزرا کہ کمیں اس کا نام بھی نہ تھا"

اس کے بعد اللہ تعالی نے سب کچھ دے دیا تکر اب بھی بیسیوں امراض کا ہر

دقت نشانہ بنا ہوا ہے بحوک و باس کا محتاج الگ بے ذرا ی تکلیف می بے کار مو کر بیٹھ جاتا ہے کی شے کا علم چاہتا ہے تحر نہیں ہو سکتا نفع حاصل کرنا چاہتا ہے، تحر نقصان ہو جاتا ہے کوئی لحظہ موت سے امن نہیں' اللہ جانے س دقت بیار ہو جائے' ک وقت عقل چین جائے 'کس وقت کوئی عضو بیکار ہو جائے اور کس وقت روح رواز کر جائے کچر انجام کار موت کا شکار اور اس کے بعد تلک و تاریک کھاٹیوں کا سامنا ہونا ہے' صاب و کتاب حشرو نشر پیش آنے ہیں' جنت دوزخ میں دائمی زندگی کا فیصله اور شهنشادی فرمان کا صادر ہونا' بھلا تھی بتاؤ کہ ای*ے گر*فنار معصیت اور ذلیل د ناکارہ غلام کو زبردست قدرت والے جبار و قہار شہنشاہ کی ہمسری کا خیال کیونگر زیبا ہو سکا ب 'جس مخص کی یہ حالت ہو کہ اگر نجامت اس کے باتھ کو لگھ تو تین تین مرتبہ دعوئے اور کچرای نجاست کو ہروقت پیٹ میں لئے کچرے اس کو تلبّر کرنا کمی طرح بھی زیب نہیں دیتا۔ تکبر کی وجوہات اور ان کا علاج :۔ عوما" چار وجوہات کی بنا پر انسان میں تحمر پیدا ہونا ہے۔ علم، تقویٰ، حسب و نصب اور مالٌ و جمال/چونکه جروجه کا علاج مختلف ہے چنانچہ جر معنمون کو ہم جدا جدا ہان کرتے ہی۔ (i) علم پر تکبراور اس کا علاج :-علاء تکبر ، بت کم خال ہوتے ہیں کونکہ علم کے برابر کمی چز کی فضیلت نیں ہے' **اندا** اس کو حاصل کر کے دد خیال پیدا ہو جاتے ہیں۔ اول :۔ بید کہ ہمارے برابر اللہ کے یمال دو سروں کا رتبہ نہیں ہے۔ دوم :- بیر که لوگول پر ہماری تعظیم واجب اور ضروری ہے۔ پس اگر لوگ تواضع کے ساتھ پیش نہ آئیں ' تو ان کو تعجب ہوا کرنا ہے۔ بہلا تکبر دینی تکبر بے اور دوسرا تکبر دنیوی ہے۔ ایسے عالم کو جامل کہنا چاہے

کیونکہ علم کا منتاء تو یہ تھا کہ انسان اپنے شریر نفس کی حقیقت اور اللہ عزوجتل کی

عظمت کو مطوم کرتا اور شجعتا کہ خاتمہ کا اعتبار ہے اور اس کا حال تمی کو معلوم نہیں کپس جو مخص اپنے آپ کو قاتل عظمت سمجھتا ہو تو کویا وہ اپنی اصلیت سے ناواقف اور خاتمہ کے اندیشہ سے بے خوف ہے اور یہ بدی معصیت ہے کیونکہ جامل فخص اگر کمی گناہ کے ارتلاب میں اپنی مادا قنیت کی وجہ ہے معذور سمجھا جائے تو کچھ عجب نہیں تکر عالم چونکہ جان بوجھ کر گناہ کر رہا ہے اس لتے وہ معذور نہیں ہو سکنا' چنانچہ سب جانتے ہیں کہ قانون دان شخص کا جرم عام لوگوں کے جرم سے بدھا ہوا ہو تا ہے' پس تعجب ہے کہ عالم ہو کر جامل بن گیا اور بادجود اس کے اپنی جمالت سے ب خبرت ای کا نام جهل مرکب ہے۔ یاد رکھو کہ جس علم سے تکبر پیدا ہو وہ علم جہل سے بھی بدتر ہے کیونکہ حقیق علم انسان کو جتنا بھی ذیادہ حاصل ہو گا ای قدر اس کا خوف بڑھے گا' اللہ تعالیٰ نے اپنے ہیٹیبر (صلی اللہ علیہ وسلم) کو یہ تھم فرمایا کہ اپنے قمیع مسلمانوں کے ساتھ تواضع ے پیش آؤ۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم فرماتے ہیں کہ ایسے لوگ بھی پیدا ہوں گے جو قرآن پڑھیں گے گروہ ان کی زمان پر ہی رہے گا نہ حلق سے نیچ اترے گا اور نہ دل تک اس کا اثر پنچے گا لوگوں ہے کمیں گے کہ ہم قاری ہیں ہم عالم ہیں جارے برابر دوسرا شیں۔ من تو لو یہ لوگ دوزخ کا ایند هن ہوں گے سلف صالحین کے حالات دیکھو ایک مرتبہ حفرت حذیفہ ر صنی اللہ عنه نماز میں امام بنے اور سلام پھیر کر فرمانے لگے کہ بھائیو ! اپنے لئے کوئی دو سرا امام تلاش کر لو یا علیحدہ علیحدہ نماز پڑھ لیا کرو ' میں امامت کے لائق نہیں ہوں کیونکہ اس دقت میرے نفس میں یہ خطرہ آیا کہ چونکہ میرے برابر ساری جماعت میں كوئي فمخص نه تعالنذا مجمع امام تجريز كيا كيا-

یاد رکھو کتنا بوا عالم کیوں نہ ہو یہ ضروری نمیں ہے کہ اس کا خاتمہ بخیرتی ہو ادر کمیلا بی جامل کیوں نہ ہو یہ یقین نمیں ہے کہ اس کا انجام بخیر نہ ہو ادر بری حالت میں مرے جب عالم ہو کر اتنا تجیحے ہو تو کچر تحکیر کس بنا پر کرتے ہو کیا علم پر عمل کرنا تم پر فرض نہیں ہے؟ حدیث مبارکہ کا مفہوم ہے کہ قیامت کے دن عالم لایا جاتے گا ادر جنم میں ڈال دیا جائے گا اس کی آیتیں اس کے کرد اس طرح گھومتی

ہوں گی جس طرح بچک کر کر کدھا کھوتا ہے یا کولو کا تل چکر لگا کے 'لوگ بجب کے ساتھ پوچیس کے کہ آپ یماں کیے آنے وہ کے کا کہ میں اپنے علم پر عمل نہ کرا تھا، دو مروں کو قصیحت کیا کرنا تھا گرا پی خبرند لیتا تھا۔ اے اللہ طروب لل ہمیں اس سے محفوظ رکھ (آین بجاہ التی الاین صلی اللہ علیہ وسلم) دیکھو اللہ طروب لل جمس بلسم باعور (حضرت مویٰ علیہ السلام کے زمانہ کا ایک عالم) کو جو بوا زبردست عالم تھا، اس کتے کی مثل فرایا ہے جو زبان باہر نکال دے اور علاتے میود کو گر معا فرایا ہے جس پر کتابیں لدی ہوئی میں اور یہ ای لئے کہ دہ شواتِ نصانی میں کر قار تھے کیں جس پر کتابیں لدی ہوئی میں اور یہ ای لئے کہ دہ شواتِ نصانی میں کر قار تھے کم کرتے اور خود کو بوا تحقیق تھے دو مروں کو تھیجت کرتے تھے اور خود غافل تھے لی ان داقعات اور احادیث میں خود غور کرو گے تو تحبر جانا رہ کا اور اگر اس پر بھی نہ جائے تو تسمجو کہ بے فائدہ علوم مینی منطق و فلفہ اور مناظرہ وفیرو کے پڑھنے پڑھانے میں مشخول رہنے کا ثمرہ جو بی اپنی خابات باطنی کا اثر ہے کہ اس کی وجہ سے دوا نفح نہیں دی بلکہ النا ضرر برحاتی ہے۔ پس ان کے اثر کو کم کرنے کی کو شش کروا۔ نہیں دی بلکہ النا ضرر برحاتی ہے۔ پی ان کے اثر کو کم کرنے کی کو شش کردا. (ii) تقوی پر شکتر اور اس کا علاج

تلجر کی دو سری دجہ تقوی اور پر بیز گاری ہے چنانچہ دیکھا جاتا ہے کہ عابد مجمی اکثر تحجر کرنے لگتا ہے اور بعض کی تو یہاں تک حالت ہو جاتی ہے کہ لوگوں کو ایذا بینچانے کو اپنی کرامت سیحفنے لگتے ہیں، مثلا اگر کسی شخص ہے ان کو ایذا پنچ تو جلا کر کتے ہیں کہ دیکھتے رہو اللہ تعالیٰ اس کو کیسی سزا دیتا ہے اس نے ہم پر ظلم کیا ہے مرعنتریب سزا بھی ایسی لطے گی کہ یاد رکھ گا' اس کے بعد اگر نقد ہے وہ مخص مرعنتریب سزا بھی ایسی لطے گی کہ یاد رکھ گا' اس کے بعد اگر نقد ہے وہ مخص مرعنتریب سزا بھی ایسی لطے گی کہ یاد رکھ گا' اس کے بعد اگر نقد ہے وہ مخص دیکھا اللہ کے فقیر بندوں کو ایذا دینے کا کسا بتیجہ رہا' اس احق ہے کو کی پو چھے کہ کافروں نے انبیاء کرام علیم السلام کو ہزارہا ایذا پنیا کس مگر کسی نے بھی انتقام کا لگر میں کیا اور نتیجہ سے ہوا کہ ایذا دینے والے لفار مشرف بایمان ہو گے اور دنیا د انتمام لیتے یا ان کا مرجانا چاچ تو بھلا اللہ تعالیٰ کی علوق کیوں کر ہما ہے پائی کو کی انتمام لیتے یا ان کا مرجانا چاچ تو بھلا اللہ تعالیٰ کی علوق کیوں کر ہوا۔ پائی کو کی marfat\_com

Click For More Books

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

عابد دلی کمی ٹی سے بڑھ سکتا ہے' استغفراللہ' عابہ کو ہر فخص کے سامنے تواضع کرنی **چاہئے مثلا کمی عالم گنگار کو دیکھے تو اس کے سامنے علم کی دجہ ہے جھک جائے ا**ور اس کے گناہ کا خیال نہ کرے' کیونکہ علم کی بڑی فضیلت ہے اور جامل فاسق کو دیکھے تو یوں شمجھے کہ کیا خبرہے' شاید اس کی باطنی حالت مجھ سے بدرجها بهتر ہو اور اس میں کوئی الی محددد صفت ہو جو اس کے خاہری گناہوں کو چھیا لے اور میرے اندر کوئی الی خباثت ہو جس کے باعث میری ظاہری عبادتیں ضبط ہو جائیں۔ اللہ تزوجل تو دلوں کو دیکھتا ہے صورت کو نہیں اور کمی کے دل کا حال سوائے علام الغیوب کے دوسرے کو معلوم نہیں بھر تکثر کیسا؟ علاوہ ازیں خود تکبر بھی تو ایک باطنی خباثت ہے پس این حالت کا بدتر ہونا تو خود خاہر ہو گیا کہ اپنے اندر تکبّر موجود ہے اور وہ صخص جو فاسق نظر آ رہا ہے۔ تکبّر سے خالی ہے بنی ا سرائیل کا ایک شخص ایک مرتبہ ایک عابد کے پاس اس نیت سے آبیٹھا کہ اللہ عزّد جلّ اس کی برکت ہے جھ پر بھی رحم فرما وے گا۔ اس کو پاس بیٹھا کر عابد اپنے ول میں کہنے لگا کہ مجھے اس سے نسبت کیا' کمال ہے اور کمال میں اس کے بعد اس ہے کما کہ جاؤ دور رہو' ای وقت اس زمانہ کے پیجبر بر وحی نازل ہوئی کہ ان ددنوں ہے کہہ دد کہ از سر نو عمل کریں کہ پہلا کیا کرایا برا تھا یا بھلا دونوں کو حبط کر دیا گیا کہ فاس کے گناہ محو ہو گئے اور عابد کی نیکیاں مٹ گئیں اب آئندہ جیسا کریں گے دیسا بحریں گے ای طرح ایک گتان محض ایک عابد کی گردن پر سجدہ کی حالت میں آسوا ر ہوا۔ عابد نے غصّہ ہو کر کہا واللہ دفع ہو اللہ تیری نجھی مغفرت نہیں کرے گا ای وقت الہام ہوا کہ اے متکبّر تیری مغفرت کبھی نہ ہو گی' کیا میری مغفرت تیرے ہاتھ میں ہے' کہ قتم کھا کر پختگی کے ساتھ ہمارے ایک بندہ کو اس سے ناامید بنا آ ہے۔ حضرت عطا سلمی رحمتہ اللہ علیہ باوجود نہایت درجہ متقی اور عابد و زاہد ہونے کے جب بھی تیز ہوا چکتی یا بادل گرجتا تو یوں فرمایا کرتے تھے کہ مجھ بدنعیب کی وجہ ہے لوگوں پر مصیبت نازل ہوتی ہے' پس اگر عطا مرجائے تو ان مصیبتوں ہے لوگوں کو خلاصی مل جائے' دیکھو اس اخلاص اور کثرتِ عبادت بر ان کو کس قدر نواضع اور الله تعالی کا خوف تھا اور اس زمانہ میں تو

سے حالت ہے کہ دو چار خاہری اعمال پر نازاں ہوتے اور اللہ تعالٰی پر احسان جنائے اور اس کی حکومت و سلطنت جبوتی کی باگ اپنے باتھ جس کی چاہتے ہیں کہ تمی کو ماریں' کی کو جلائیں' حالانکہ ان عبادتوں میں ریا کا احتمال جدا ہے اور انجیام و خاتمہ کا خطرہ الگ۔

(iii) حسب و نسب بر تکبر اور اس کا علاج :-

خود کو اعلی یا شریف خاندان کا فرد سمجه کر تحبر کرما حسب و نسب یر تحبر کعلانا ے اس کا علاج سے ب کہ اپنے نب پر غور کرد کہ وہ کیا چڑ ب فاہر ہے کہ ہر <del>فخص</del> کا نب اس کے باب کا ٹایاک نطفہ اور ذلیل مٹی بی تو ہے کہ ہر فخص ای سے پیدا ہوا ب ' پس دد سرول کے خصائل اور غیروں لین باب دادا کی خویوں پر ناز کرنا کیس غلطی کی بات ب اگر آبا و اجداد کو کویائی مرحت ہو تو یقیناً دہ مجمی کمیں کہ صاجزادہ دو سرول کے محامن پر فخر کرنے والا تو کون ' تو تو ان کے پیشاب کا کیڑا ہے۔ جنہوں نے قابل فخر کام کے تیے' پس پیٹاب کے کیڑے اور ناپاک نطفہ کو تو اپنی اصلیت دیکھنی چاہئے نہ کہ آبا و اجداد کے قابل تعریف اور بمادرانہ کام کہ میرے باب ایسے بمادر تھ 'ادر دادا ایسے تخی تھے پھر اگر دنیا داروں کے نسب پر تم تراور فخر کیا جائے تب تو <sup>ح</sup>اقت کا کچھ ٹھکانہ ہی نہیں' کیا خبرہے کہ وہ نسب ک**ماں گئے ممکن ہے کہ جنم کا کو کلہ** ین گئے ہوں اور آرزد کرتے ہوں کہ کاش کتے اور سور پیدا ہوتے ماکہ اس معیبت ے نجات ملتی ' پس ان کی حالت تو ایس اندیشہ ناک اور ان کے صاحزادے دنیا میں ان کی اولاد ہونے پر ناز کریں اور اگر دیندار اور تواضع کی بدولت ہوا تھا' سوجب وہ این دینداری بر خود بن منتکبر ند تھے تو ان کی ادلاد س عزت و شرافت پر تکمبر کرتی اور ان کی ناخلف اولاد قرار یاتی بے دیندار آبا و اجداد کا تو یہ حال تھا کہ وہ بعض وقت انجام و خاتے کے خوف سے لرز المحتے اور تمنائیں کیا کرتے تھے کہ کاش گھاس ہوتے کہ کوئی جانور ج لیتا کاش برند ہوتے کہ کوئی شکاری جانور یا انسان کھا لیتا۔ بھلا جن کو علم و عمل دونوں حاصل تھے وہ تو تحبر بح كوسوں بحا محت سے اور تم باوجود يك دونوں صفتوں سے بسرہ ہو محض ان کی اولاد ہو کر نب پر فخر کرتے اور مظلبر بے جاتے

(iv) مال و جمال پر تکمبراور اس کا علاج :-

مال و دولت اور حُسَن و جمال پر فخر کرنا بھی تحبّر ہے اور سیر سرا سر حماقت ہے۔ بھلا مال جیسی ناپائیدار چیز کہ ڈاکہ پڑ جائے یا کونبھل لگ جائے تو سب جا کا رہے۔ ای طرح حسن وجمال جیسی عارضی چیز کہ مہینہ بھر بخار آئے تو سارا حسن و

الی طرح من و بین میں عاد کی پیر کی بیر کہ سینے بر محدر مل و عارم من و جمال خاک میں مل جائے اور چیچ لکل آئے تو صورت کا روپ بدل جائے فخر کے قابل کس طرح ہو کتلے ہیں' حسین صورت اگر اندرونی نجاستوں میں خور کرے تو آراکش کی حاجت ہے وہ ہرگز فخر کے قابل نہیں ہے۔ اگر ہر ہفتہ عنسل نہ کیا جائے تو۔ دیکھ لو بدن کے رنگ و یو کا کیا حال ہو تا ہے۔ تھوک بول و براز جیسی نجاستوں سے سارا بدن بحرا ہوا ہے' کچر بھلا نجاست کے ڈھر اور غلاظت کے کوڑے کو کیا زیا ہے کہ خود کو صاحب جمال سی ادر اس پر نازاں اور حکم ہو۔

://ataunnabi,plogspot.com/

(٩) خود پيندي

اللہ مرّد جلّ فرمانا ہے کہ نفس کو پاک و صاف ادر اچھا نہ سمجھا کرد اور یہ کافردل کی نثانی ہے کہ اپنے اعمال اور خود کو اچھا سمجھیں۔

سرکارِ دد عالم نُورِ مجسم صلی اللہ علیہ وسلم کا فرانِ ذیشان ہے کہ خود پسندی تباہ کر دیتی ہے کیونکہ انسان جب خود کو نیک تصور کرنے لگتا ہے تو مطلمتن ہو جاتا ہے اور سعادتِ اخردی سے محروم ہو جاتا ہے۔

حفرت بشرابن منصور رحمته الله عليه نے أيک مرتبه نماز پر محی اور دير تحک پر محی، الفاق ے ايک فتحص ان کو ديکھ رہا تھا، چو نکه خود پندی کے احمال کا موقع تھا اس ليح نماز ہے فارغ ہو کر فرمانے لگھ کہ مياں ميری اس حالت ہے دموکہ نہ کھانا، شيطان نے چار ہزار برس الله عزد وعمل کی عبادت کی تحر انجام اس کا جو ہوا وہ سب کو معلوم ہے غرض مسلمان کی شان نميں ہے کہ اين عبادت کو حيادت اور اين طاعت کو طاعت سمجھ کيو نکہ اول تو توليت کا علم نميں ہے جس ہے معلوم ہو کہ عبادت واتح مل عبادت ہوتی يا يوں ہی بيکار گئی۔ دوم سے کہ اعتبار خاتمہ کا ہے اور خاتمہ کا حال کوئی جانتا نميں کہ کس حال پر ہوتا ہے۔ خود پسندر کی اور تحکير ميں فرق :۔

خود بندی بھی تلبّر کی ایک شاخ ہے فرق مرف اتنا ہے کہ تلبّر میں وو مرے لوگوں سے اپنے نفس کو برا سمجھا جاتا ہے اور خود بندی میں وو سرے لوگوں کی ضرورت میں بلکہ اپنے نفس کو اپنے خیال میں کامل سمجھ لیتا اور اللہ مرّوجل کی دی ہوئی نعتوں کو اپنا حق خیال کرتا لیتی ان کو اللہ تعالی کا فضل و کرم نہ سمجھنا اور ان کے زوال سے بے خوف ہو جاتا خود پندی اور عجب کملا تا ہے۔

نازے کیا مراد ہے؟

اگر یہاں تک نوبت آجائے کہ اللہ عزدجل کے نزدیک خور کو ذی مرتبہ اور

باوتعت تصور کرنے کے تو یہ ناز کملا کا ہے اور اس کا اثر یہ ہوتا ہے کہ اپنی دعا کے تبول نہ ہونے سے تعجب اور اپنے دشمن کو سزا و عذاب نہ لطنے سے حیرت ہوتی ہے کہ ہم جیسوں کی دعا تبول نہ ہو اور اہمارے دشمن نیست و ناپود نہ ہوں یا در کمو کہ اپنی عبادت و ریاضت پر نازاں ہونا خود کو اللہ مزوج کم کا متبول بندہ اور کسی قائل سمحمنا بہت بردی حماقت ہے البتہ اگر اللہ عزوج کم کی نعمت پر خوش ہو اور اس کے چمن جانے کا بھی خوف دل میں رکھو اور اتا ہی سمحمو کہ یہ نعت اللہ تعالی نے فلاں علم یا عمل کے سبب بچھے مرحمت فرما دی ہے اور دہ مالک و مخار ہے جس دقت چاہے اسے بچھ سے لے لیے تو یہ خود پندی نہیں ہے کیو تکہ خود پند خوض نو تعالی جن حقیق کی جانب منسوب کرنا بھول جاتا ہے اور جملہ نعتوں کو اپنا حق سیجھنے لگتا ہے۔ خود پیند کی کا علاج :۔

خود پندی بت بری جمالت ہے لندا اس کا علاج کرنا ضروری ہے۔ پس اگر غیر افتیاری خویوں مثلا قوت و زور یا حسن و جمال پر عجب ہو' تب تو یوں سوچو کہ ان چزوں کے حاصل ہونے میں میرا دخل ہی کیا ہے کہ ناز کروں' اللہ تعالیٰ کا محض فضل و احسان ہے کہ اس نے بلا استحقاق یہ خوبیاں کیچھے عطا فرما دیں' علادہ ازیں خاہر ہے کہ سب خوبیاں معرض زوال میں بی کہ ذرا ی بیاری اور ضعف لا میں ہوا تو س جاتی رہیں گی۔ پس ہو سرے کے ناپائیدار عطیہ پر عجب کیا اور اگر عمل و علم یا زم و موتی اور عبادت و ریاضت یعنی اختیاری افعال پر ناز ہو تو اس میں غور کرد کہ یہ تعویٰ کی ہاتھ پاؤں' قصد و ارادہ مرحمت نہ فرما تو کوئی کمال کیو تکر حاصل ہونا' ای کا مرور معلم ہے کہ انسان کو اختیار و ارادہ دیا تمیا ہو تو ای بس خور کرد کہ یہ مرور معلم ہے کہ انسان کو اختیار و ارادہ دیا تمیا ہو تو ای کی نے کر سکا تھا' یک مرور معلم ہے کہ انسان کو اختیار و ارادہ دیا تمیا ہو تو ای کی نے کر سکا تھا' یہ کر میں کر دینا اور کامیانی دینا غرض ایتراء ہے کہ کیوں تھا کہ خود کر کہ بھ مرور معلم ہے کہ انسان کو اختیار و ارادہ دیا تمیا ہے جس ہے دہ ایتھ یا برے کا میں کر دینا اور کامیانی دینا غرض ایتراء ہو ای اللہ تعالیٰ کی کہ اور کی تمام اسب کا میں کر دینا اور کامیانی دینا غرض ایتراء ہے لیے کر اختیا تک سب کچھ اللہ خرود حک تی کر ایت اور کامیانی دینا غرض ایتراء ہے لی کر انتیا تک سب کچھ اللہ خرود حک تی کہ کے اختیار میں جی ایسی مطالت میں ناز کرنا کیو کر صحیح ہو مسکم ہے۔ اگر خرانہ کو

سنج بادشاہ کے ہاتھ میں ہو اور وہ قرانہ تحول کر تسمارے سرد کردے اور تم اس میں ے ہوا ہرات اپنی خواہش کے مطابق اپنی کود میں بحر لو اور کچر خاذ کرنے لگو کہ میں نے انا روپیہ حاصل کیا قو طاہر بات ہے کہ احمق سمجھ جاؤ کے کیونکہ اگرچہ جواہرت کے سیلنے والے تم تص محر فزانہ قو شاہی تھا اور کنچی قو بادشاہ ہی کے باتھ میں تھی اسی نے تم پر احسان کیا' اسی نے کنچی عطا فرانی اور اسی کی اجازت سے تم فزانہ کی کو تمزی میں داخل ہوئے کچرا تن بے افتیاری پر حمیس اپنے فض پر ناز اور خود پسندی کو تحروی درست ہو سکتی ہے۔

اعمال صالح بر نازاں ہونے كاعلاج :-

جراعی تو اس بات پر ب که صاحب عقل اور سجه دار پر مع کلم بوشیار لوگ اس موقع پر جاہل بن جاتے ہیں اور اپنی عشل و علم پر نازاں ہونے لگتے ہیں کہ اگر کی جامل د بے دقوف کو تو گریاتے ہی تو تعجب کرتے ہیں کہ ایسا کیوں ہوا؟ ہم تو عاقل و عالم ہو کر مال سے محروم رہیں اور یہ جاتل و غافل ہو کر مالدار و متمول بن جائے بھلا کوئی ہویتھے علم و عقل تمہیں نصیب ہوا اور جامل اس نعت سے محروم رہا' ایها کیوں ہوا؟ کیا ایک نعمت کو دومری نعمت کا سبب سمجھ کر اس پر ایتحقاق جناتے ہو' اگر علم اور مال دونوں چیزیں تم بن کو دے دی جاتی اور جال فقیر دونوں سے محروم کردیا جا آ تو به بات در حقیقت زیاده تعجب کی تقی که تطوق می ایک کوتو سب کچه مل گیا اور دو سرے کو بچھ بھی نہ ملا۔ بھلا کوئی بادشاہ جمیں محوثا مرحت فرما دے اور دوسر محض کو غلام دیدے تو کیا ہوں کینے کی تہیں ہمت ہے کہ واہ صاحب اس کو غلام کیوں دیا گیا' اس کے پاس کھوڑا تو ہے ہی نہیں اور میں چونکہ کھوڑا رکھتا ہوں' الذا غلام بمى مجمد بى كو لمنا جامية تما ايها خيال كرما بدى ب وقول اور جمالت كى بات ب' عقل مندى كى بات كى ب كه عطائ التى ير شكر ادا كرد ادر جان لوكه الله مردجل کا بدا کرم ہے کہ اس فے ابتداء بلا استحقاق مجم بر کرم فرمایا اور معلم و علم جیسی نعت بخش جس کے مقابلہ پر مال کی کوئی حقیقت ہی نہیں اور پکر شکر گزاری و عبادت کی تونی مرحت فرمانی' اور دو سرول کو اس سے محروم رکھا حالانکہ یہ محرومی

مجمی شمی جرم سابق کی سزایا قسور کا بدلہ نہیں ہے' کہی جب ایسا خیال کو طے قر خوف اللی پیدا ہو گا ادر سمجھو کے کہ جس نے بلاا شخطان انعام فربایا ہے' وہ اگر بلاقسور اس نعت کو چین بھی لے تو کوئی چون و چرا نہیں کر سکتا اور کیا خرج کہ یہ قد ت کر اور استدراج ہو اور پوال جان اور عذاب کا سب بن جائے کیونکہ اللہ مزدج مل فرمانا ہے کہ ہم نے ان پر ہر نعت کے دروازے کھول دیتے یہاں تک کہ جب دہ خوش ہو گئے اور خوف تم ہے کی دقت بھی دور نہ ہو گا اور کی لعت پر مازاں اور خوش نہ ہو گے کہ س عجب سے با آسانی نیجات مل جائے گی۔

## (۱۰) ریاکاری

اللہ عزد جل فرما تا ہے کہ ''ان نمازیوں کی خرابی ہے جو اپنی نماز سے بعولے بیٹھے ہیں دہ جو دکھادا کرتے ہیں'' اعمال میں اخلاص پیدا کرنا اور ریا کاری سے پچتا ہر مسلمان پر لازم ہے کیونکہ ریا شرک اصغر ہے۔

سرکار ود عالم نور مجسم صلی الله علیه وسلم کا فرمان دیشان ب که بروز قیامت جب الله عزوجل بندول كوجزا ومزا دے كا اور انعامات عطا فرمائے كا تو ريا كاروں كو تھم دے گا کہ انبی کے پاس جاؤ جن کے دکھانے کو نمازیں پڑھتے اور عباد تیں کیا کرتے تھے' این عبادتوں کا نواب اور اطاعت کا صلہ بھی انہی ہے لو دیکھو کیا دیتے میں (احمد و بیلی) دو سری طویل صدیث مبارکہ میں آیا ہے کہ قیامت کے دن اعظم الحاکمین کی شہنشاہی عدالت میں غازی' عالم اور سخی کی بیشی ہو گی اور تیزیں اپنے جہاد بی سبیل الله' تعلیم اور مثغله علم و دین اور این خیرات و صدقات کا اظهار کریں گے' تھم ہو گا کہ بہ سب اعمال تم نے چونکہ محض دکھادے اور نام کے لئے اسی غرض ے کئے تھے ماکہ لوگ کمیں کہ فلال فخص غازی بے فلال فخص بڑا عالم بے فلاں محص ب<sup>را مخ</sup>ی ہے سو سہ باتیں حاصل ہو گیں کہ دنیا میں تہیں شہرت حاصل ہوئی اور لوگوں نے تمہیں غازی ادر نخی کہہ کر یکارا کچر جس مقصود کے لئے اعمال کتے تھے جب وه حاصل مو چکا تحاتو اب کیا التحقاق رما اور یمال کیا چاہتے مو اندا جاؤ جنم میں- (مضمون مسلم) رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم فرماتے ہیں کہ جس عمل میں ذرہ برابر بھی رہا ہو گا اے اللہ عزوجل مرکز قبول نہ فرمائے گا۔ (اس کے حدیث ہونے میں شک ب کونکہ ایا ہی ایک قول معرت یوسف بن اسباط رحمتہ اللہ علیہ سے مجمی معقول ے)اس ارشاد مبارک کو خوب غور سے سنو اور عبرت حاصل کرد۔ حضرت عیسیٰ علیہ السلام فرماتے ہیں کہ اگر کوئی شخص روزہ رکھے تو اس کو چاہیئے کہ اپنے سر اور دا ژھی اور ہونٹوں کو تیل سے چکنا کر لیا کرے ماکہ لوگ اس کو روزہ دار نہ سمجھیں ادر خیرات کیا کرے تو اس طرح کرے کہ بائیں ہاتھ کو بھی خبرنہ ہو اور نماز پڑھے تو

یردہ ڈال لیا کرے نائمہ کوئی دیکھے نہیں' اس لیے حضرت فاردق اعظم رضی اللہ عنہ نے ایک فلحص کو جو اپنا سر جملائے بیٹما تھا تنبیہہ کے طور پر یوں فرمایا تھا کہ بھائی گردن اٹھاؤ خلوع قلب ہے ہوا کرنا ہے نہ کہ گردن سے "رما کی اصلیت یہ ہے کہ لوگول کے دلول میں اپنی عبادت اور عمل خیر کے ذرایعہ سے دقعت اور مزانت کا طواباں ہو اور یہ عبادات کے مقصود کے بالکل خلاف ہے کیو کمہ عبادت سے مقصود اللہ تعالیٰ کی رضا مندی ہے اور اب چونکہ اس مقصود میں دوسرا شریک ہو گیا کہ رمانے طلق و حصولِ مزل مقصود ہے المذا اس کا نام شرکِ اصغر ہے۔ رمانے کو تسمیس ہے

جان لو کہ ریا چھ طرح سے ہوا کرتا ہے۔

(i) بدن کے ذریعہ سے مثلاً شکتنگی و ضعف اور غنودگی اور پکوں کا جو پکانا ظاہر کیا جائے ناکہ روزہ دار اور شب بیدار خیال کریں یا مثلاً غمکین صورت بنائے ناکہ لوگ سمجھیں کہ ان کو آخرت کی بڑی فکر ہے یا مثلاً پراگندہ حال رہے ناکہ لوگ سمجھیں کہ دین میں اہمی قدر مشغول ہیں کہ بال سنوارنے کی بھی فرصت نہیں اور نہ خط ہوانے کا موقع ملتا ہے' یا مثلاً آواز پت اور آہت نکالے ناکہ لوگ سمجھیں کہ ریاضت و مجاہدہ کرتے کرتے اتنا کنرور ہو گیا ہے کہ آواز نہیں نکاتی۔

(ii) ہیئت کے ذریعہ ے مثلاً رفتار میں نرمی اور کمزوری خاہر کرنا یا سر جھکانا' مو فچھوں کا منڈوا لینا' سجدہ کے نشان کا باقہ رکھنا' آکھ کا بھینچنا اور ایس صورت بنانا جس سے لوگ سمجھیں کہ حالتِ وجد ہمں ہیں یا مکا شد میں مشغول ہیں اور فکر کے آندر متفرق اور محو ہیں۔

(iii) شکل و شاہت و لباس میں مشلاً صوف اور موٹے جموئے کپڑے پر منا پندلی تک پائینچ چڑھانا 'کپڑوں کا یوسیدہ اور میلا کچلا رہنا آلہ لوگ سمجمیں کہ صوفی صاحب ہیں' حالانکہ تصوف سے اتنے کورے ہیں کہ اس میں حقیقت و ماہیت بھی نہیں جانے' یا چوند یا ڈھیلی آستینوں کا جبہ پر ننا آلہ لوگ سمجمیں کہ اس درجہ متق ہیں کہ راتے کے غبار تک سے پر ہیز کرتے ہیں کہ اللہ عزوج کل جانے کس کی ملکیت

ہو گی' کچر ان میں بھی دو قتم کے ہوتے ہیں لیض تو وہ لوگ ہیں جو صوفول اور دینداروں کے دلوں میں قدر و مزامت کے طالب ہوتے میں اور بیشہ ای نیت سے ملے کیل رائے کڑے سنے اور اس مالت می رج بن کہ اگر کوئی نیا کرا جس کا پننا شرعا" مباح مو ادر سلف نے بھی ایہا لباس پہنا اور استعال کیا ہو ان کو دیا جائے کہ اس کو پین کیج تو ان کو ایسا ناکوار گزر ما ہے جیے کمی نے ذکر کر دیا اور وجہ اس کی ہی ہے کہ اس سے ان کا مطلب فوت ہوا جا تا ہے کیونکہ لوگ صاف ستحرا کیڑا ینے دیکھیں گے تو ان کی وہ قدر نہ کریں گے جو میلے کیروں میں کرتے تھے بلکہ لوں کمیں کے کہ اب صوفی صاحب کے زبد میں کی آئی اور تصوف کا رنگ بدل چا-بعض لوگ امیروں اور تاجروں میں وقعت پیدا کرنے کے خواہش مند ہوتے اور سویتے ہی کہ اگر برانے پیٹے کپڑے پنے تب تو امراء کی نظروں میں وقعت نہ ہوگی بلکہ ان کو ہمارے پاس بیٹھنے سے بھی نفرت ہو گی' اور اگر لباس فاخرہ پینا تو لوگ زاہد اور صونی نہ سمجھیں گے اندا ایک نئی صورت اختیار کرتے ہیں کہ بیش قیمت باریک كروں كو كروايا آسانى رتك كا ركوا ليتے ميں أكر ان كى قيت ديكھتے تو شاہلته لباس ے برابر بے اور رنگ و روپ ملاحظہ کیجئے تو درویثانہ صوفیانہ ب اس طرح اینا مطلب حاصل کرتے اور ریا کار بنتے میں' چنانچہ اگر ان کو بھٹے کیرے سننے کو دیتے جائیں اور کما جائے کہ ان کو پہن کیجئے تو سخت ن**اکوار کرر ما ہے کیونکہ ایسے کیروں کا** یننا امیروں کی نظروں سے ارجانے کا سبب ہے اور اگر پشینہ یا باتات یا کوئی دوسرا بیش قیمت کرا جو شرعا" مباح ادر جائز ہو انسیس پہنائے تو وہ مجمی موت سے زائد ب کیونکہ اس کو پین کرلوگوں میں زاہد اور صوفی نہ سمجھے جائیں کے اور کویا درویشوں کی جماعت سے خارج ہو جائیں گے اس سے معلوم ہو گیا کہ ان کا لباس ریا کاری کا لباس ب الله تعالى بناد مي ركص

(iv) <sup>مر</sup>فتگو اور زبان سے رہا کیا جائے جیسا کہ تم نے لیعض دنیا دار مبلیمین اور داعظوں کو دیکھا ہو گا کہ زبانیں موڑ موڑ کر متفقٰ و مسجع حجار تھی بنا بنا کر سلف سالھین کی نقش آنارتے اور محض دکھاؤے کی غرض سے مجمع آداز کا لعجہ پتلا بناتے

میں اور مجمع تحکمین کہ دل پر اثر خاک بحی نہیں تمرینادٹ اور تضنع ہیں بتا رہا ہے کہ بیٹ عالم اور صوفی میں کہ بالکل سلف کا نمونہ میں ' ای طرح شلا حفظ' حدیث اور مشائح و علامتے زمانہ سے ملاقات کا دعویٰ اور اظہار کرنا کہ فلال بزرگ کی ہم نے زیارت کی اور فلال شیخ سے طبح یا شلا کمی حدیث کے متعلق صحیح یا ضعیف ہونے کا جلدی سے تحکم لگا دینا ناکہ لوگ محقق اور محدث سمجمیں یا بدکاری و معصیت کے تذکرے پر زیان سے آہ اور ہائے افسوس کے کلیے نکالنا یا خلاف شرع باتوں سے نفرت ظاہر کرنا اور کڑھنا حالانکہ ان کے دل میں رنچ یا نفرت کا اثر نام کو بھی شمیں سمجمیں۔

(۷) عمل میں ریا مثلا قیام زیادہ کرنا رکوع و تجدہ میں دیر تک رہنا سر چھکانا کی طرف توجہ نہ کرنا پکوں کو جھکانے رکھنا وغیرہ تاکہ لوگ عابد و زاہد باجاء اور پارسا سمجمیں حالا تکہ اللہ حترو حق خوب جانتا ہے کہ ایسے لوگوں کے دل ان خویوں سے محکور ایچور دیا ہو اور اگر کمی کے دکھنے کا علم ہو جائے تو فورا آہتگی و و قار کے ساتھ ٹھر ٹھر کر نماز پڑھنے لگتے ہیں تاکہ دیکھنے والا سمجھ کہ ان کی نماز خشوع و حضوع (عاجزی اور اعساری) سے لبرز ہے۔ تم ہی ہاڈ کہ یہ ریا نہیں تو اور کیا ہے؟ نوگ سمجھیں کہ ان کی ہوے بردے مشائخ سے ماتو کہ یہ ریا نہیں تو اور کیا ہے؟ نوگ سمجھیں کہ ان کی ہوے بود مشائخ سے ملاقات ہوتی کہ اور مشائخ کا بلغرت تذکرہ کرنا تاکہ کو خواہاں ہوتے اور تعدیر کرتے ہیں کہ کسی طرح سلاطین و امراء و علاء و صلاء ان کی زیارت کرنے کو آنے لگیں تاکہ ان کی شہرت ہو جائے کہ فلاں محض ایس مں بی ان کی آستانہ یوی کو اپنی عزت سمجھتے ہیں یاد رکھو کہ مان ہو جائے اور بعض لوگ اس مر بی ان کی آستانہ یوی کو اپنی عزت سمجھتے ہیں یاد رکھو کہ میں دین میں ریا کاری ہے اور ریا حرام اور کیرہ کان ہے ایس ایس دین کی مان میں میں میں ایس کاری ہے اور ریا حرام اور کیرہ کرتا ہو ان کی خصوط رکھی ایس کو تھیں ایس کہ میں ہو ہوئے کہ فلاں محض ایس کہ کی کہ کہ دان کی خدم میں ایس میں دین میں ریا کاری ہے اور ریا حرام اور کیرہ کرتا ہے ایس کی خوط مان ہوتے اور بادشاہ عالم کی کہ ہو اور کی ہوں ایس کی دین میں ریا کاری ہے اور ریا حرام اور کیرہ کاناہ ہو کا ای کہ کی خوط رکھی کو کہ ہو میں دین میں ریا کاری ہے اور ریا حرام اور کیرہ کاہ ہے ایس تکھی جی یاد رکھو کہ ہی میں دین میں ریا

ریا کے حرام ہونے کی وجوہات:۔

ریا کے حرام ہونے کی دد وجوہات بی-

اول :- تو یہ بے کہ اس میں لوگوں کو دھوکہ دے کر اپنا معققہ بناتا لازم آرہا ہے اور دھوکہ دینا حرام ہے یمال تک کہ اگر کوئی محض کمی کو ایک طرح روپ دے کہ دیکھنے والے یوں سمجیس کہ اس کو ہیہ کر رہا ہے حالا تلہ وہ ہیہ نہیں کرنا بلکہ اس کو قرض دیتا ہے تو چونکہ اس میں بھی دھوکہ لازم آرہا ہے اس لئے یہ بھی معصیت ہے' دیم ایک دیتا ہے تو تعظیم ہیں اور اس طرح لوگوں کے دلول پر قبضہ کرنا سو اس کے دھوکہ ہونے میں کون شہ کر سکتا ہے پھر ایسے مکار محض کو خاص کی یونکر نہ کما جائے۔ دوم ہے۔ رہا کاری اللہ تعالیٰ کی شان میں سکتا تی کرنا ہے اس کی مثال ایس ہے

کر کوئی محض بادشاہ کے حضور میں خادم بن کر کمڑا ہو! اور اس کمڑے ہونے سے اس کی غرض خود کو شاہی خدمت گار اور ذلیل و محتماج غلام خاہر کرنے کی نہ ہو' بلکہ بادشاہ کے غلاموں میں سے کمی کو تکعا یا کمی کنیز کو گھورنا مقصود ہو تو خاہر ہے کہ وہ بادشاہ کے دربار کا گستاخ سمجھا جائے گا اور بے اولی کا تجرم قرار پائے گا امی طرح جب عبادت میں اللہ تعالیٰ کی خوشنودی مقصود نہ ہوئی بلکہ اس کے بتدوں کی رضا مطلوب محبود تبی کہ اس کو نیک اور تقصان پر زیادہ قادر سمجھا اور دل میں بندوں کی یہاں تک علمت بنحالی کہ عبادت مجمی اور اس کے مقتقہ ہوں تو کو یا بندوں کو اللہ تعالیٰ علمت بنحالی کہ عبادت مجمع ان کی نے ذر گزار دی۔ ریا کو شرک اصغر کما گیا ہے کچر اس غرض اور نیت میں بعنا ضاد زیادہ ہو گا ای قدر گناہ کیمی زیادہ ہو گا کہ یہ تعلق ریا کاروں کا مقصود تو بیہ صرف بی ہوتا ہے کہ لوگ ہماری عرقت کیا کریں اور ہمیں مقتدا سمجھیں۔

بعض کا یہ مطلب ہونا ہے کہ لوگ ہمیں دیندار سجھ کر ہمارے پاس امانتیں رکھیں' ہمیں اپنی ادقاف کا متولی بتائیں' یا بتیہوں کے مال ہماری سردگی میں دیں پس ان کو اپنے قبضے میں لا کر اڑانے کھانے کا موقع لے ظاہر ہے کہ اس کا گناہ پہلے کی بہ

نبت زیادہ ہے۔ بعض کا یہ منشاء ہوتا ہے کہ ہمیں تیک بینت سمجھ کر عور تیں اور لڑکے ہارے پاس آنے لگیں اور زنا و لواطت کرنے کا بخوبی موقع لے یا ان ضعیف دل عورتوں' بچوں سے مال ہمارے ہاتھ آئے اور اس کو فتق و فجور اور لیو و لعب میں خرچ کر سکیں' طاہر بات ہے کہ اس کا گناہ پہلی دونوں صورتوں سے زیادہ ہے' کیونکہ اس فتحص نے اللہ تعالیٰ کی عبادت کو معصیت کا آلہ اور جنبار و قبار کی مخالفت کا وسیلہ بنا لیا ہے۔ (والعیاد باللہ)

مختلف عبادتوں میں ریا کے درجات:۔

جن عبادتوں میں ریا ہو تا ہے وہ بھی مختلف درجے کی ہیں کہ ان میں بعض کا گناہ بعض سے بدیعا ہوا ہے۔

پہلا درجہ :- اصل ایمان میں ریا جیسے منافق کہ اس کے دل میں ایمان تو نام کو بھی نہیں گراس نے اپنی صورت مسلمانوں کی می بنا رکھی ہے نا کہ لوگ کافر سمجھ کراس کے جان اور مال کو حلال نہ سمجھیں یا مثلاً ملحہ و مرتد جس کا ایمان جا آ رہا گر وہ کمی مصلحت یا لحاظ ہے خود کو مسلمان ہی ظاہر کر رہا ہے اس ریا کا گناہ بت سخت ہے چنانچہ قرآنِ حکیم میں نہ کور ہے کہ "منافق جنم کے سب سے ینچے کے طبقہ میں جائیں گے"

دو سرا درجہ ہے۔ اصل عبادتوں میں ریا کرنے کا بے مثلاً لوگوں کے سامنے نماز پڑھنا اور زکوۃ دینا اور اگر تنما ہوں کہ کوئی صخص پاس نہ ہو تو نہ نماز ہے نہ زکوۃ' اس سے معلوم ہوا کہ سے عبادت محض لوگوں کو دکھانے کی تھی مگر اللہ تعالیٰ تو دلوں کے حالات سے واقف ہے وہ خوب جانتا ہے کہ عبادت کس نہیت سے ہو رہی ہے المذا اس کا درجہ اگرچہ پہلے درجہ سے کم بے مگر پھر بھی بخت اور شرکے اصغر ہے۔

تیسرا درجہ ہے جو سب سے ادنیٰ ہے یہ ہے کہ فرائض عبادتوں میں تو ریا نہ ہو محر مستحب ادر نوا فل عباد تیں لوگوں کے دکھلانے کو کی جا سی مثلا اگر لوگ ادر موجود ہوں تو نوا فل زیادہ پڑھے ادر فرضوں کو بھی سنبھال کر ادا کرے جب عرفہ (9 ذی marfat.com

Click For More Books

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

الحج، اور عاشورہ (۱۰ محرم الحرام) کا دن آئے تو اس کا روزہ مجمی ضرور رکھ اگر ذکرہ کا وقت ہو تو لوگوں کی موجودگی میں اس مد کے اندر حمدہ تغیس مال فکا لے اور اگر سز وغیرہ کی حالت یا خلوت و علیحدگی کا وقت ہو تو نہ نماز محمل جلوا اوا ہو نہ وہ تعل کی نمو تعلی کویا از بر یاد ہے 'ای طرح زکوۃ تو خرور دیتا ہے گر سر کے اور ہے تعل یوجہ انارنے کے لئے ردی مال سے زکوۃ و خرور دیتا ہے گر سر کے اور ہے محض میں ریا کرنے کے گناہ سے کم ہے گر یہ بھی حرام اور دین کی بریادی کے لئے کا میں ریا کرنے کے گناہ سے کم ہے گر یہ بھی حرام اور دین کی بریادی کے لئے کان میں ریا کرنے کے گناہ سے کم ہے گر یہ بھی حرام اور دین کی بریادی کے لئے کان میشی ہو جاتی ہے مثلا ایک صورت تو یہ ہے کہ عوادت سے مقصود محض دکھاوا ہو کہ عبدی ہو جاتی ہے مثلا ایک صورت تو یہ ہے کہ عوادت کے وجہ کی محفود محض دکھاوا ہو کہ محاود کو روزہ رکھنا کہ خلوت میں گے اور افطار کر لیا لیں اس کا گناہ تو نمایت ہی دکھادے کو روزہ رکھنا کہ خلوت میں گے اور افطار کر لیا لیں اس کا گناہ تو نمایت ہی سے سے۔

ریا کی آمیزش والی عمبادت کے درجات:۔

ریا کی آمیزش والی عبادت کے تین درجات ہیں۔

(i) پہلا درجہ تو ہے ہے کہ متصور محض عبادت ہے جس کی شناخت ہے ہے کہ اگر تنما ہو تا تب بھی نماز پڑھتا میصے لوگوں کی موجودگی میں پڑھ رہا ہے طرچو تکہ دو سرے نے نماز پڑھتے ہوئے اس کو دیکھا ہے اس لئے طبیعت خوش ہو گئی اور نماز کا پڑھنا اس کو گراں معلوم نہ ہوا پس اگر اتن ہی بات ہے تب تو امید ہے کہ اللہ تعالی اس عبادت کو قبول فرما لے اور اس پر ثواب بھی مرحمت فرما دے باتی سے دو سری بات ہے کہ اس کی ریا کی سزا بھی دے یا اس کی وجہ سے عبادت کے اجر و تواب میں کی فرما دے-

(ii) دو سرا درجہ بہ ہے کہ عبادت کا قصد مغلوب اور دکھادے کا خیال غالب ہو لیتی سے حالت کہ جتنی عبادت لوگوں کی موجودگی میں کرنا ہے تنمانی اور خلوت کی حالت میں اتنی عبادت ہرگز نہیں ہو تحق' پس سے عبادت جس کی ریا کاری کی سے حالت ہو

کمی طرح بھی قبول ہونے کے قابل نہیں ہے کیونکہ اس میں حیادت کا بھی اگر چہ ذرا سا قصد ادر عبادت شائل ہے گر وہ اتنا مغلوب ہے کہ اس کا کچھ اعتبار نہیں ہے' لہذا اس کو صرح ریا کاری سمجھا جائے گا اور ایسی عبادت پر سخت عذاب کا اندیشہ ہے۔

(iii) تیرا درجہ ہے ہے کہ عجادت اور ریا دونوں مساوی اور برابر میں مثلاً عبادت ے جس قدر طاعت اللی مقصود ہو ای قدر لوگوں کو دکھانا بھی مقصود ہو ہے الی حالت ہے جس نفع اور تقصان چونکہ برابر ہے اس لئے تمکن ہے کہ اس بر نہ عذاب ہو اور نہ ثواب طے تمر چونکہ اللہ تعالی فرمانا ہے کہ "جملہ شرکاء میں سب ے زیادہ شرک سے بے نیاز میری ذات ہے" اندا کچھ عجب نہیں کہ اس صورت میں مجلی مقصان کو نفع پر ترقیح دے کر عبادت کو باطل کما جائے پس غیب کی خبر تو اللہ مولوم نہیں ہوتی۔ مطوم نہیں ہوتی۔ ریا جلی و خفی :۔

ریا بھی تو جلی و ظاہر ہوتی ہے مثلا یہ حالت کہ تنائی میں ایس عبادت نمیں ہوتی جیسی لوگوں کے سامنے ہوتی ہے اور بھی تنفی اور پوشیدہ ہوتی ہے مثلا کوئی صحص تہج پڑھتا تو ہیشہ ہے گر جب کوئی معمان آجا آ ہے تو اس کے سامنے تہجد کے لئے اس کا نثاط اور مسرت زیادہ ہو جاتی ہے پس سیہ بھی تو ریا ہے گر پہلے کی نبست اس میں پوشیدہ ہے اور اس سے زیادہ پوشیدہ وہ ریا ہے کہ کمی کے موجود ہونے نے نثاط میں کوئی صحف اس عبادت پر مطلح ہو جائے تو اس کے دل میں ایک قسم کی فرصت اور خوشی پیدا ہو جاتی ہے اس سے معلوم ہوا کہ دل کے اندر ریا اس طرح چھیا ہوا ہے تی راکھ کے اندر آگ چیسی ہوتی ہے کہ دو سروں کے مطلع ہونے پر ای لئے تو مرور پیدا ہو تا ہے اور اس سے معلوم ہوا کہ دو سروں کے مطلع ہونے پر ای لئے تو مرور پیدا ہو تا ہے اور اس سے بھی زیادہ خفی ریا ہے ہے کہ اطلاع سے بھی خوشی نہ ہو لیکن اس کا آرزد مند رہے کہ کا تو گو میری تعریف کریں سلام اور معافی میں

ابتداء اور معالمات میں میری رعایت کریں اور اگر کوئی مخص ان کے ساتھ بلا بوائی کر بیٹھتا ہے تو اس کو تعجب ہوتا ہے۔ یاد رکھو کہ یہ مجل ریا ہے کیونکہ ان خیالات اور آرزدؤں ہے معلوم ہو اکہ لوگوں پر اپنی طاعت و عبادت کا احسان رکھنا چاہتا ہے اور اگرچہ لوگوں سے اس نے اپنے رہا کو چھپا رکھا ہے مگر اس کا اتنا اثر ضرور خاہر ب کہ تو قیراور احرام کی خواہش ہے اس قتم کے رہا بھی جن سے صدیقتین بھ خالی ہوتے ہیں گناہ میں داخل ہیں اور اعمال کے ساقط ہو جانے کا اندیشہ ہے۔ البتہ اگر اس عبادت پر لوگوں کے مطلع ہو جانے سے خوشی اس بتا پر ہوتی ہو کہ اللہ تعالیٰ کا شکر ہے جس نے ہم سے نیک اور عدہ عمل ہی کا اظہار فرمایا اور جاری کمی معصیت یا تعل فتبیح پر سمی کو مطلع نہیں ہونے دیا محض اپنے فضل سے شانِ ستاری کا ظہور فرمایا اگرچہ میں تو طاعت ہویا معصیت دونوں میں سے کمی کا اظہار تبھی نہیں چاہتا تھا مر خر الجمديلة لوك مطلع ہوئے تو نيك عمل پر ہوتے برے عمل پر ند ہوتے يا مثلاً اس وجہ سے خوشی ہو کہ اس عمادت پر لوگول کے مطلع ہونے سے بید بات معلوم ہو گنی کہ اللہ تعالی قیامت کے دن بھی مجھ سے اچھا بی معاملہ فرمائے گا کیونکہ دنیا میں ستاری فرمانا علامت ہے کہ آخرت میں بھی رسوائی سے بچائے گا یا اس وجہ سے خوشی ہو کہ اس اطلاع کے سبب دو سرول کو بھی ہمت ہو گی اور میرا یہ فعل دو سرول کی عبادت کا سبب بن جائے گا تو اس قسم کی خوشی میں کوئی مضائقہ شیں ہے اور اس کی علامت س ب که دو سرے مخص کی عبادت مر مجمی کوئی مطلع ہو جائے تو اس اطلاع ے بھی اس کو اتن ہی خوشی ہوتی ہو کیونکہ کسی کی عبادت دیکھ کر لوگوں کا اس عبادت میں رغبت و ہمت کرنا این عبادت ہو یا دو مرے کی دونوں صورت میں حاصل ہے پس اگر مطلع ہونے والے کی اس عمادت میں رغبت و ہمت کرنے کا سوال اس خوشی کا سبب ہوا ہو گا تو اینا 'فس اور غیر دونوں اس خوشی میں ضرور مسادی ہوں گے' چونکہ ریا کا مادہ نظرے یوشیدہ ہو ما اور لوگوں کے دلوں پر جیکے جیکے حملہ کر کے برا اثر ڈالا کرتا ہے اندا متقد مین نے اس میں بت ہی احتیاط محوظ رکھی اور اپنی عبادتوں کو لوگوں کی نظروں سے بے حد مخفی رکھا ہے حضرت علی کرم اللہ وجہ فرماتے ہیں کہ

قیامت کے دن فقراء سے خطاب ہو کا کیا ہم نے تمہارے لئے ارزانی نہیں رکھی تھی کیا تم اسلام میں ابتداء نہیں کرتے تھے کیا تمہاری ضرور تیں دو سروں کی بہ نسبت جلد رفع نہیں ہوتی تعییں لیں چو تکہ تم اپنے اعمال کا بدلہ دنیا ہی میں لے بچکے ہو قدار یہاں تمہارے لئے کچھ نہیں رہا' لیں اے مسلمانو ! اگر خلاصی چاہتے ہو تو لوگوں کو چوپاؤں اور بچوں کی طرح لا یعفل سمجھو کہ ان کا موجود ہوتا اور نہ ہوتا دونوں برابر میں ان کا جانا اور نہ جانا ان کی واقعیت اور ثادا تعیت غرض کوئی بھی قابل اعتبار نہ رہے لیں چو تکہ اللہ تعالیٰ ہی کا جانا کانی ہے لندا اپنی عیادت ای کو دکھاؤ کیو تکہ وہی جزا دے سکا ہے اور دوی عبادت کا قدر دان ہے باتی اس کے سوا تو دنیل در میں کوئی بھی اییا نہیں جو کمی کو کچھ بھی دے سکے اگر ایسا کرو گے تو اپنی عبادتوں میں ضرور نفع پاؤ کے ورنہ سخت ضرورت کے دن یعنی میدان حشر میں خالی ہاتھ رہ جاؤ

شاید تسارا یہ خیال ہو کہ اس قتم کے تعفی ریا ہے تو پچنا کال ہے البتہ جلی ریا سے آدمی پیچ سکتا ہے کچرنہ معلوم کون می عبادت صحیح ہے اور کون می فاسد اندا ہم اس کی تشریح بھی کئے دیتے ہیں' عبادت میں ریا تمین قتم کی ہوتی ہے۔ ر**یا کی صور تیں :۔** 

ا۔ یا تو اول بی سے ریا موجود ہو مثلاً نماز کا پڑھنا شروع سے لے کر آخر تک مارا محض لوگوں کو دکھانے اور نمازی کملانے کو ہو' یہ صورت تو نماز کے لئے مند ہے کہ ایسی نماز ہی صحیح نہ ہو گی کیونکہ اس میں عبادت کی نیت نہ ہوئی اور بلانیت کوئی عبادت معتبر نہیں ہے اور اگر کوئی محض نماز تو جلوت ہو یا خلوت دونوں صورت میں پڑھتا ہے گر اول دقت میں پڑھنا ریا کی نیت سے ہوتا ہے تو اس صورت میں بظاہر یہ معلوم ہوتا ہے کہ فرض ادا ہو جائے گا' البتہ اول دقت کی تعد حبادت میں شامل ہوا سو اس کا کناہ جدا ہو گا۔ ۲۔ دو مری صورت یہ ہو کہ ان کا کناہ جدا ہو گا۔ ۲۔ دو مری صورت یہ ہے کہ اتنا عبادت اور سحیل طاعت میں ریا ہو' مثلاً

## Click For More Books

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

نراز برم من كولى بحول مولى چزياد آمن يا كولى تماشا موت لكا تو دل للجايا كمه نماز توز کر ادھر متوجہ ہوتے' پس اگر ایس حالت ہے کہ تنمائی کا موقع ہونا اور کسی کا لحاظ الع نه مو ما تو ضرور نماز كو تو ژويتا كر يونك آدمى بيش موت بي ال الت الت الن شرم اور اس خیال ہے کہ دیکھنے والے یوں کمیں گے کہ دیکھو فغنول مشخلہ کے لئے اس نے اپنی نماز تو ڑ دی' نماز کو نہ تو ڑے اور بادل نخواستہ بر مع جائے تو اس نماز کو بھی باطل کمیں گے کونکہ عبادت میں اول سے لے کر آخر تک نیت کا قائم رہنا ضروری یے' اور جب در میان میں ریا کی وجہ ے نیت عبادت جاتی رہی تو نماز بھی جاتی رہی یا مثلاً کوئی شخص نماز پڑھ رہا تھا اور لوگوں کو اپنی طرف دیکھتا ہوا پا کر اس خیال سے کہ میری عبادت پر بیہ لوگ مطلع ہو گئے ہیں اس کی طبیعت کو اس قدر خوشی ہوئی کہ عاذت کی اصل نیت بالکل مغلوب ہو گنی اور نماز کا کوئی رکن الی حالت میں ادا ہوا جس میں لوگوں کی آگای کے سرور کو زیادہ دخل تھا تو غالب ہے کہ سے نماز بھی صحیح نہیں ہوئی کیونکہ اس میں اگرچہ نیت منقطع نہیں ہوئ**ی گر** ماہم ایسی مغلوب ہو محق ہے کہ اس کا عدم اور وجود برابر ہے ' پس اس نماز کو بھی باطل کہا جائے گا ہاں اگر ایس معمولی خوشی ہو کہ وہ نیت پر غالب نہ آئے اور عبادت کا محرک اور اصل باعث رضائے اللی اور تحکم اللی ہی رہے تو یہ نماز تو صحیح ہی ہو جائے گی محر قصدِ رما کا گناہ ضرور ہو گا۔

۳ تیری صورت ہے ہے کہ عبادت نے فارغ ہو جانے کے بعد رہا ہو مثلاً لوگوں کے اس عبادت پر آگاہ ہو جانے سے اس کو مسرت ہو یا لوگوں سے خود ہی اس کا اظہار فخر کے انداز پر کرنا پھرے تو اس کو عبادت کے صحت اور فساد سے کوئی علاقہ نہیں اس لئے کہ جس دقت رہا ہوا ہے اس دقت عبادت ختم ہو چکی تھی البتہ اس مسرت اور اظہار کا گناہ ہو گا اور پھر عبادت کا اظہار مراحتہ کتا یتھ یا تعریفا "جس طرح اور جس میثیت سے ہو گا اس سے رہا کے جلی اور خفی ہونے کا اندازہ خود ہو سے گا کہ صراحتہ "اظہار ہے تو رہا بھی جلی ہے اور اظہار اشارہ" ہے تو رہا بھی خفی سے۔

ریا کا علاج 💶

ریا برا ملک مرض ہے اس کا علاج ہوری مستعدی کے ساتھ ہونا چاہئے' یاد ر کمو کہ رہا کا سبب اکثر یا تو دیسِ من مین اپنی تعریف کی خواہش ہے یا مال دنیا ک حرص وطمع یا ندمت کا خوف د انّدیشہ مثلا کوئی فخص میدانِ جنگ میں اس غرض سے ہمادری دکھائے کہ لوگ اس کو شجاع کہیں یا اس نیت سے عبادت کرے کہ لوگ اس کو عبادت گزار و پر چیز گار کمیں تو یہ دمیت مرح ب اور اس کا علاج وہی ہے جو حب مدح کے علاج میں پہلے بیان ہو چکا ہے کہ یہ شہرت اور دنیا کی نیک نامی محض فرضی اور وہمی نا قابل اعتبار کمال ہے' آج مرے کل دوسرا دن' تعریف کرنے والے اور ان کے تعریفی سپاسامے ہیں رہ جائیں گے اور سمی ہے بچھ بھی نفع حاصل نہ ہو گا۔ حقیق کمال وہ ہے جو مرنے کے بعد بھی ساتھ رہے یعنی معرفتِ النی 'اس کو تبھی فنا ہی نہیں اس کے علاوہ ریا میں خصوصیت کے ساتھ یہ خیال کرنا بھی اس مرض کے لئے مغیر ہے کہ یمی مبادری اور یمی شمادت جو آج مجھے لوگوں کی زبان سے شجاع اور عابد کملا رہی ہے کل کو قیامت کے دن حشر کے میدان میں ساری تلوق کے سامنے مجھے رسوا اور ذلیل کرائے گی کہ میرا نام فاجر و مکار اور رہا کار پکارا جائے گا' اس پر طرہ یہ کہ میرا کیا کرایا سب بیکار ہو جائے گا اور وہ اعمال <sup>ج</sup>ن کو بڑی محنت اور مشقّت کے ساتھ جمع کیا تھا' منبط ہو جائیں پس لوگوں کی خوشنودی اور دنیا کی اس ناپائیدار مدح کے معادضہ میں اللہ تعالی کا غصہ اور محشر کی رسوائی اور ذلت خریدنا *ک*س قدر عقل کے خلاف ہے علادہ ازیں یہاں دنیا میں جن کی رضا مندی چاہتے ہو اگر اللہ تعالی چاہے تو ہم سے ان کو ناراض بھی کر دے اور مرح کے بدلے کی لوگ ہماری النی ند متیں کرنے لگیں کیونکہ قلوب اور زبانیں تو سب اس کے قبضہ میں ہیں پس چند روزه موہوم و متحمل تعریف کو اللہ تعالیٰ کی رضا مندی پر جو کہ اصل سعادت ہے کیو کمر ترجی دی جا سکتی ہے۔

خوف مذمت كاعلاج : .

ای طرح ندمت کا خوف ریا کا باعث ہو تو سے بات ذہن نظین کرنا چاہتے کہ اگر میں اللہ عرّو جل کے نزدیک پندیدہ ہوں تب لوگوں کی ندمت کیچے تتصان نمیں بہنچ کتی کیم ذردں تو کیوں ڈردن خصوصا " جب کہ سے بات نظینی ہے کہ تلاق کو اس ندمت کے موہوم اندیشر کی دجہ سے اللہ تعالیٰ کو ناراض رکھنا دنیا میں بھی ذلیل ادر رسوا کر دیتا ہے بھلا اگر سے باطنی ریا لوگوں کو معلوم ہو جائے کہ بھے لوگوں کی ندمت سے ڈر معلوم ہو تا ہے اور ای لئے میں نیک لوگوں کی می صورت بنا تا ادر پر تیز گار مار تر ایک روز ہوتا ہے اور ای لئے میں نیک لوگوں کی می صورت بنا تا ادر پر تیز گار سات آجائے گی کہ مکاری تھلنے کی دجہ سے ند متیں ہو نے گئیں اور اگر اخلاص کے ساتھ اللہ تعالیٰ کو راضی رکھنے کے لئے طاعت کروں تو جن لوگوں کی ندمت کا بھیے موج ہوتا ہوں کہ میرے دوست بن جائیں گے اور اللہ تعالیٰ کی خوشنودی بھی حاصل موج ہو کی کے

ریا کا تیرا سب حرص و طع ہے کی اگر یہ وجہ ہو تو خیال کرنا چاہئے کہ جس پیڑ کی طع ہے اس کا حاصل ہو جانا ایک موہوم بات ہے اور اس ریا کی بدولت اللہ تعالیٰ کی رضا مندی کا ہاتھ سے جانا رہنا تیشی ہے پھر بحلا سمی نفع کی موہوم امید پر اللہ تعالیٰ کے غصے کو سر پر لینا کون لیند کرتا ہے چو تکہ اللہ تعالیٰ مقلب القلوب ہے اس لئے یاد رکھو کہ ریا کاری ہے جن دنیوی مطالب و مقاصد کے لئے عبادت کر رہے ہیں وہ بھی نہ حاصل ہو سکیں گے بلکہ تلوق کے سامنے طع کرنے میں ذرقت اور رسوائی جدا الحاد کے ان کے احسان مند الگہ ہو گے کہ ہیشہ گردان نیچی رہے گی اور اگر بے طع ہو جاد کے تو اللہ تعالیٰ تساری تمام صورتوں کا کھیل ہو جائے گا اور پھر اطلاص کی بدولت جو کچہ دائمی لذیذ نعتیں شہیں آخرت میں ملیں گی وہ اس کے علاوہ ہوں گی' غرض ان نیچی اور کچی باتوں کو ذہن نشین کر لو کے تو ریا کا نام و نتان بھی نہ رہے

کا اور اللہ تعالی اخلاص کی تونی بخش دے گا۔

عبادت کو مخفی رکھنے کے فائدے :-

اس کے بعد غالبا" شمیس یہ فکر ہو گی کہ ریا سے نفرت تو بے شک پیدا ہو گنی گر بعض حبادتوں میں مخلوق کے مطلع ہونے پر ایکا جو رہا پردا ہو جاتا ہے اس کا علاج معلوم نہیں ہوا' الذا اس کی تدبیر بھی بتا آ ہوں وہ یہ ہے کہ جہاں تک ہو سکے خلوت میں بیٹھ کر تنمائی کی حالت میں عبادت کیا کرد اور اپنی عبادت کو ایسا چھپایا کرد کہ جیسا اپنے عیوب اور گناہوں کو چھپایا کرتے ہو دیکھو معنرت ابو حفص رحمتہ اللہ علیہ حداد کی مجلس میں سمی صخص نے ایک مرتبہ دنیا اور دنیا داروں کی ندمت بیان کی تو آپ رحمتہ اللہ علیہ نے فرمایا کہ ہمارے حلقہ میں آج سے مت بیٹھا کرو' کیونکہ تم اس کے اہل نہیں اس لئے جو کام تہیں چھپانا چاہئے تھا اس کو تم نے مجمع میں فلاہر کر دیا۔ یاد رکھو کہ عبادت کا یوشیدہ رکھنا شردع شروع میں ذرا دشوار معلوم ہو گا گر چند روز ایسا کرد گے تو اس کی عادت پڑ جائے گی' بلکہ خلوت کی عبادت و مناجات میں لذت آنے لگے گی علادہ ازیں اس کا لحاظ رکھو کہ جس وقت بھی اپنی عبادت پر لوگوں کی اطلاع ہے دل میں مسرت پیدا ہو تو فور آ کہلی باتوں کو یاد کرد اور سوچو کہ کمزور محلوق کا میری عبادت پر مطلع ہو جانا میرے لئے ذرہ برابر بھی نافع شیں ہے اندا اس بے نفع بات پر میرا خوش ہونا فضول اور اللہ تعالی کے غصّہ کا نثانہ بن جانا بدی خطرتاک حالت ہے۔

پس جس وقت میہ خیال کرد گے تو وہ مرت کراہت سے بدل جائے گی اور جب کراہت کا لمیہ بحاری ہو گا تو عبادت ای اخلاص کی طرف لوٹ جائے گی جو کہ مقصود ہے اور چو تکہ اس سے زیادہ مغمون کے تم ملکت مجمی نہیں ہو اس لئے اگر اس پر مجمی قلب میں مسرت کا اثر ہاتی رہے تو میہ طبقی بات ہے جس کا فکر و خیال کرنا فضول ہے کیو تکہ سے افظیاری نہیں ہے اور جو بات افتظاری نہیں ہوتی اس پر مواخذہ بھی نہیں ہوا کرتا الفرض تسارا کام صرف اس قدر ہے کہ اپنی عبادت کو بالقصد خاہر اور لوگوں میں شائع اور مشہور کرتے نہ پچرو اور اگر خود بخود لوگوں کو اس کی اطلاع ہو

جائے ادر اس پر تمہیں مترت لاحق ہو تو اس کو مٹانے کی کو شش کو کہ جس طرح تمکن ہو کراہت سے بدل لو ناکہ اس مسرت کا تمی تمل پر کوئی اثر نہ پیدا ہو اس کے بعد ہو بچھ حالت رہے اب اس کا دور کرنا چو تکہ تمہاری قدرت سے باہر ہے اندا اس کا مطلق فکر نہ کرد۔

اظهارِ عبادت بعض جگه مفید ب :-

اس نیت سے عبادت کے ظاہر کر دینے میں کچھ حرج نہیں ہے کہ لوگوں کو رغبت ہو گی اور وہ بھی میری طرح اللہ تعالیٰ کی عبادت کرنے لگیں گے محرباں نیت کا صاف اور خالص ہونا ضروری ہے اگر نغر امارہ اس حیلہ سے تممارا شکار کرنا چاہ یا اس سے کسی تیچی ہوئی خواہش کے بوضے کا اندیشہ ہو تو ہرگز اس کی جراًت نہ کرنا بلکہ عبادت کے مخفی ہی رکھنے کے پابند بنے رہنا اور اس کی علامت سے ہے کہ عبادت کا اظہار تمہارے دل کی خواہش پر قائم رہے کہ اگر دو مرے لوگ اس یو تھ کو الما کس اور کسی دو مرح ہی کی عبادت دیکھ کر لوگوں کو رغبت پیدا ہو جائے تو بھی کہ اللہ لیس اور کسی دو مرے ہی کی عبادت دیکھ کر لوگوں کو رغبت پیدا ہو جائے تو بست اچھا میری بنی عبادت دو مرے لوگوں کی رغبت کا ذریعہ بنے اور میں متقدا بنوں اور تطوق خط ہر ہے کہ اخلاص جاتا رہا ای بناء پر اپنے گناہوں کا چھپانا اور خط ہر نہ کرنا جائز ہے نظ ہر ہے کہ اخلاص جاتا رہا ای بناء پر اپنے کناہوں کا چھپانا اور خط ہر نہ کرنا جائز ہو نظ ہر ہے کہ اخلاص جاتا رہا ای بناء پر اپنے کناہوں کا چھپانا اور خل ہو ایز می جائز ہو تو بشرطیہ اس سے واقف ہو کر لوگو خاص ی

گناہوں کے مخفی رہنے پر خوش اور آشکارا ہونے پر رنجیدہ ہونے میں کہ مضائقہ نہیں ہے' عام ہے کہ اللہ تعالیٰ کے تکم کی موافقت کے باعث ہو کہ وہ گناہوں کے چیپانے کو پند اور اظمار کو ناپند فرما آ ہے یا اپنے پر سے ایڈا رفع کرنے کے سبب سے ہو کہ معمیت کے فاش ہونے پر لوگوں کو میری ندمت اور برائیاں کرنے کا موقع طے گا اور اس سے میرے دل پر صدمہ ہو گا اور یہ صدمہ افقیاری نہیں ہے بلکہ طبیعت کا اقتضا ہے' یا اللہ تعالیٰ کی شان ستاری ہونے پر خوش ہونے کی وج سے ہو' سرحال کی نیت سے بھی کیوں نہ ہو گناہوں کے طخفی رہنے پر خوش ہونے

حرام قسمی ہے البتہ عبادت پر اس نیت سے خوش ہونا کہ لوگ تعریف کریں گے اور متلق و عابر سمجیس کے بے خلک حرام ہے کیونکہ یہ خوش ہونا کویا عبادت کی اجرت لینا اور علوق کی مدح کو اپنی طاعت کا معاد ضہ بنانا ہے اور یے ناجانز ہے' اس مغمون کو دوسرے طریقہ سے یوں سمجھو کہ معصیت کے ظاہر ہونے میں عموما " حیا اور شرم آتی ہوا بھی حرام نسی ہے برطاف عبد سے ک اس نے ظاہر ہونے پر خوش ہونے کی وجہ ہوا بھی حرام نسی ہے برطاف عبد سے ک اس کے ظاہر ہونے پر خوش ہونے کی وجہ معقول وجہ نمیں ہے اندا حرام ہے' بال ریا کے خوف ہے طاعت اور عبادت کا چھوڑنا بھی منامب نہیں ہے بلکہ عبادت کو کرتے رہو اور اگر اس میں ریا پیدا ہو تو شاہ معاد میں جاندا حرام ہے' بال ریا کے خوف ہے طاعت اور عبادت کا معقول وجہ نمیں ہے بلکہ عبادت کو کرتے رہو اور اگر اس میں ریا پیدا ہو ت معقول میں منامب نمیں ہے بلکہ عبادت کو کرتے رہو اور اگر اس میں ریا پیدا ہو ت مان کے دور کرنے کی کو شش رکھو' البتہ اگر ایسے کام جن کا محلوق ہے تعلق ہو مثلا نار میں ماہ بنا یا مقدمات میں قاض یا بیخ قرار پانا یا قضاء یا تبلی کا اگر ان امور مار دیا کا ماد مان کا موں ہو کہ نور عباد کو کر میں میں کو نوں میں ایک ہو مثلا مار دی کا خاب اندیشہ ہو کہ نفس خاب میں محری ہو کہ میں میں خوش ہو مثلا مار دی کا خاب اندیشہ ہو کہ نفس خاب کو میں میں عباد کا کو کہ ماد کا میں ایک ماد میں میں میں معلوں ہو مثلا مار در کی کی تو بے خلک ان کاموں سے بھا کرنا چا کے کو کر ملف کا کی طرز قا اور ماد رای میں محری ہے۔

ریا کے اندیشہ سے معمولات ترک نہ کرنے چاہئیں:۔

اب رہے نماز' روزہ اور صد قات وغیرہ کے اعمال سو ریا کے اندیشہ سے ان کو ترک کرنا جائز شیں' البتہ اگر بالکل ہی اخلاص نہ ہو اور اول سے آخر تک رضائے اللی اور عبادتِ اللی کی قطعی نیت نہ ہو اپنے جیسی مختاج محلوق کو دکھانے کے لئے یہ کام کتے جائیں تو اس دقت ان کا کرنا بھی حرام اور چھوڑ دینا اوٹی ہے اور اگر کسی نیک کام کے تم عادی و پابند ہو اور الفاق سے لوگ جمع ہو جائیں تو اس دقت ریا کے احتمال کی وجہ سے اپنے معمول کو ترک مت کرو بلکہ عادت کے موافق اپنا کام کرد اور ریا کو جہاں بتک ہو تکے دفع کر کہ پاس نہ آنے پائے۔

## اس باب کی ضروری مدایات

اس باب کے انتظام پر چند ضروری باتوں کا ذکر ایمیت کا حال ہے۔ اخلاق ند مومہ جس سے فنس کا ترکیہ کرتا ضروری ہے یوں تو بست میں مگر اصول کی دس میں جن کی تفسیلات کا ہم ذکر کر چکھ میں اور ان میں باہم ایسا تعلق ہے کہ ایک کے ساتھ دو سرا اور دو سرے کے ساتھ تیرا لگا ہوا ہے اس لیے جب تک سب ہی سے نیات نہ لے گی اس وقت تک نئس قابو میں نہ آئے گا اور ایک کی اصلاح کرتا اور دو سرے سے بے روا رہنا پکھ مذیر نہ ہو گا کیو تکہ ہو ضخص دس بتاریوں میں گر قار ہو وہ تررست ای وقت کما جا کہتا ہے جب کہ اس کی وسون بتاریوں جن گر قار ہو طرح کوئی خوبسورت آدی حسین ای وقت کملا سکتا ہے کہ جب ہاتھ پاؤں " تکھ 'کان ای وقت حاصل ہو گا جب کہ اس کی تمام بلغی حالتیں قابل تریف اور پندیدہ ہو ای وقت حاصل ہو گا جب کہ اس کی تمام بلغی حالتیں قابل تریف اور پندیدہ ہوں ای وقت حاصل ہو گا جب کہ اس کی تمام بلغی حالتیں قابل تریف اور پندیدہ ہو اوق ل محلف میں میں اختصار کے طور پر اس کی تحقیق کرتے ہیں۔ جان لو کہ خلق اور ال محلف بی مگر ہم اختصار کے طور پر اس کی تحقیق کرتے ہیں۔ جان لو کہ خلق اور ال محلف ای خل کہ ای محقیق اور تو ہوں پا کہ کہ محقیق کر تی ہوں ای کو کہ خل اور ال محلف ال میں ہوں اور ای کہ محقیق اور تو ہوں پر اس کو تک محقیق کرتے ہیں۔ جان لو کہ خلق

ظت سے مراد صورت ظاہری ہے اور خلق سے مراد صورت باطنی ہے کو تکہ انسان جس طرح جسم سے ترتیب دیا گیا ہے اور ہاتھ پاؤں اور آنکھ کان وغیرہ اعضاء اس کو مرحت ہوئے ہیں جن کو قوت بصارت لینی چرہ کی آنکھیں ادراک کر کتی ہیں' ای طرح انسان روح اور نفس سے ترکیب دیا گیا ہے اور اس کا ادراک بھیرت کی ترکیوں میں انڈ عرد جل نے اپنی تلوق کو جدا جدا صورت اور قسم قسم کی عکلوں پر پیدا فرایا ہے کہ کوئی صورت اور سیرت کو صورت کتے ہیں اور یا طنی شک و دست کو بری اور با خی دیک رکھل و دینے کو صورت کتے ہیں اور یا طنی شکل و دست کر

میرت کیتے ہیں ہال میرت کا مرتبہ صورت سے بیا ہوا ہے کیونکہ اس کو اللہ عزّد جلّ نے اپنی طرف منوب کیا ہے چنانچہ ونفخت فید من دوحی آیہ کریہ میں ردح کو اپنا فرایا ہے اور قل الموقع من امو دی میں اس کا اظہار فرایل کہ ردح امر ربانی ہے اور خاکی نمیں ہے کیونکہ جم کی نسبت مٹی کی جانب فرمائی اور انی خالق ہشوا من طیف ارشاد ہوا ہے اس مقام پر ردح اور فنس سے ہماری مراد ایک ہی شئے ہے لینی دہ شئے جو اللہ تعالی کے المام و القاء سے اپنی اپنی استعداد کے مطابق اشیاء کی معرفت اور ادراک حاصل ہوتی ہے۔ وہرحال عابت ہوا کہ زیادہ قابل لی لا امر ربانی لینی میرت انسانی ہی ہے کہ جب تک اس باطنی ترکیب کی شکل و بیئت میں حن موجود نہ ہو گا اس وقت تک انسان کو خوب سرت نمیں کما جا سکا۔

چونکہ اس صورت کے اعتماء لینی ہاتھ پاؤل کی سرت کو بھی اللہ تعالیٰ نے باطنی اعتماء مرحت فرائے میں جن کا نام قوتِ علم ، قوتِ غضب قوتِ شوت اور قوتِ عدل ہے الذا جب تک سے چاردل اعتماء سڈول اور مناسب صد اعترال تک نہ ہوں کے اس دقت تک سرت کو حسین نہ کما جائے گا اور اسی طرح صورت جمیے میں کی زیادتی ہو کہ پاؤل مثلاً کر بحر ہول اور ہاتھ تین کریا ایک ہاتھ مثلا آدھ کر کا ہو اور دو مرا ہاتھ کر بحر کا قو ظاہر ہے کہ ایسا آدی خوب صورت نہیں کما جائے گا لیں اسی طرح اگر کمی کی قوتِ غضبعہ مثلاً حد اعترال سے کم ہے اور قوتِ شوانیہ مناسب اعترال سے بڑھی ہوئی ہے تو اس کو خوب سرت نہیں کہ کے ' اب ہم چاروں اعترال سے بڑھی ہوئی ہے تو اس کو خوب سرت نہیں کہ کے ' اب ہم چاروں

قوتِ علميه كاحسن:-

ادل قوتِ علم کا اعتدال ادر حسن تو یہ ہے کہ انسان اس کے ذریعہ سے اقوال کے اندر پچ اور جھوٹ میں اھیاز اور اعتقادات کے متعلق حق اور باطل میں تفریق کر سکھے اور اعمال میں حسن اور قبیح یعنی احیما اور برا پچان سکھے کیں جس وقت یہ

ملاحیت پیدا ہو جائے گی تو اس دقت تحکمت کا دہ ثمرو پیدا ہو گا جس کو اُللہ مرّد ملّ ارشاد فرما نا ہے کہ جس کو تحکمت نصیب ہوتی اس کو خیر کثیر عطا ہوتی اور در تھیقت تمام فضیلتوں کی جز ادر اصل یکی ہے۔ توتِ غضیبہ اور شہوانیہ کا حسن :۔

ددم و سوم قوتِ غضب و قوتِ شہوت ان کا اعتدال اور حن میہ ہے کہ دونوں قوتیں حکمت اور شریعت کے اشارے پر چلنے لگیس اور منڈب و مطبع شکاری کتے کی طرح شریعت کی فرماں بردار بن جائیں کہ جس طرف بھی ان کو شریعت چلاتے بلا عذر و بلا کال اسی جانب لیکیں اور شکار پر حملہ کریں اور جس وقت وہ ان کو روکنا چاہے قورز غصرجائیں اور چپ ہو کرانی جگہ بیٹھ جائیں۔ قورتِ عدل کا حسن :۔

چہارم قوتِ عدل ' اس کا اعتدال یہ ہے کہ قوتِ غضیہ اور شوت دونوں کی باگ اپنے ہاتھ میں لے اور ان کو دین اور عقل کے اشارے کے ماتحت بنائے رکھ کویا عقل نو حاکم ہے اور یہ قوتِ عدل اس کی بیش کار ہے کہ جد حرحاً کم کا اشارہ پاتی ہے فورا ای جانب جعک جاتی ہے اور ای کے موافق احکام جاری کر دوق ہے اور قوتِ غفیہ اور شوائے گویا شکاری مود کے منڈب کتے اور فرماں بردار کھوڑے کی طرح میں کہ ان میں حاکم کا تحکم اور ناصح کی تصحت کا نفاذ اور اجر ہوتا ہے لیں جس وقت سہ حالت قابل اطمینان اور لائق تعریف ہو جائے گی اس وقت انسان اچھی عادت والا اور خوب سیرت کہلائے گا اور اس کی برولت انسان کے تمام اخلاق و عادات درست ہو جائیں گے۔

قوتِ غضيه كا اعتدال:-

قوتِ غفیہ کے اعتدال کا نام شجاعت ہے اور میں اللہ عزّو جل کے نزدیک پندیدہ ہے کیونکہ اس میں زیادتی ہو گی تو اس کا نام تہور (بے باکی سے تباہ کرنا) ہے

اور <sup>ج</sup>ر کمی ہو گی تو بردنی کملائے گی اور خاہر ہے کہ یہ دونوں حالتیں ناپندیدہ ہیں' حالتِ اعتدال لیبنی شجاحت سے لطف و کرم' دلیری و جودت برداری و استقلال' نری اور خصتہ کے حنید کا مادہ اور ہر کام میں دور انمایتی و وقار پیدا ہو تا ہے اور اس میں زیادتی ہوتی ہے تو ناعاقتِ انمایتی' بینک مار' شیخی بکھارنا' خصتہ سے بحرٰک الحمنا' ان سے تحمیر آور دود پندی پیدا ہوتی ہے اور اگر اس میں کی ہوتی ہے تو بردل و ذلت بے غیرتی اور دہ حرکات خاہر ہوتی ہی جو چھچورا بن کملاتی ہی۔ قوتِ شہوانیہ کا اعتدال :۔

شوت کی حالتِ اعتدال کا نام پارسانی ہے لیں اگر شوت اپنی حد اعتدال سے بیرھ جائے گی تو حرص و ہوا کملائے گی حالتِ معتدلہ لینی پارسانی اللہ تروبط کو لیند ہواور اس سے جو خصا کل پیدا ہوتے ہیں وہ حاوت ' حیا' صبر' قناعت' القاء کملاتے ہیں۔ طبع کم ہو جاتی ہے خوف و خشیت اور ود سرول کی مدد کرنے کا مادہ پیدا ہوتا ہے اور حید اعتدال سے بیرے اور کھننے سے حرص و لالچ خوشامد و چاپلوی امراء کے سائے تدلل اور فقراء کو بنظر حقارت دیکھنا' بے حیائی' فضول خرچی' ریا' تلک دلی' نامروا گی اور حسد وغیرہِ خصا ک بد پیدا ہوتے ہیں۔ قویت عقل کا اعتدال ہے

قوت عقل میں اگر اعتدال ہوتا ہے تو انسان مدیر و نستظم اور ذکی و سمجھ دار ہوتا ہے کہ اس کی رائے صائب ہوتی ہے اور ہر مضمون میں اس کی طبیعت چلتی اور جودت دکھاتی ہے اور اگر حقل کی قوت میں کی قشم کا نقصان اور ضعف ہو گا تو کند مکاری کملاتی ہے اور اگر عقل کی قوت میں کی قشم کا نقصان اور ضعف ہو گا تو کند زبنی و حماقت اور بے وقوق کملائے گی<sup>، ج</sup>س کا اثر سے ہو گا کہ ایسا آدمی جلد دو سرے کے دھوکہ میں آجائے گا' غرض جس دقت سے ساری قوتی حد اعتدال پر ہوں گی تو اس دقت انسان کو حسن العلاق لینی خوب سیرت کما جائے گا کیونکہ اعتدال سے گھنا اور بیا دو دو الد معزود دی حادج میں خود الا مود او مسطھا اللہ عزوج قرار کی اور اور بیا دو دو ال مود او مسلھا اللہ عزوج قرار خان

ہے کہ اپنے ہاتھ کردن میں باندھ کر نہ ڈال لو کہ بکل کرد اور نہ ہالکل کھول دو کہ اسراف کرنے لگو نیز فرانا ہے کہ میرے بندوں کی یہ شان ہے کہ نہ دہ اسراف کرتے میں اور نہ بحل بلکہ اس کے درمیان کی حالت پر رہتے ہیں۔ بداخلا قیول کا علاج :۔

جس طرح حسن ظاہری میں کی بیشی ہوا کرتی ہے کہ کوئی زیادہ خوب صورت ہونا ہے اور کوئی کم' ای طرح حسن باطنی میں مجمی لوگ متفادت ہوتے ہیں کہ سب سے زیادہ خوب سیرت تو مرور عالم رسول متبول صلی اللہ علیہ وسلم ہیں کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی ثنان میں آپ کریہ انگ لعالی خلق عظیم نازل ہوتی ہے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد جس مسلمان کو آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے اظلاق کے ماتھ

جننی مناسب ہو گی ای قدر اس کو حسین سرت کمیں گے اور یہ ظاہر ہے کہ سرت باطنی میں جس قدر بھی جس کو حن حاصل ہو گا ای قدر اس کو سعادت اخروی حاصل ہو گی کہ کامل درجہ کا مختص معثوق اور محبوب بن جانا ہے اور درمیانی حالت میں محبت بدباطن شخص کمال بنخس و نفرت کی نگاہ ہے دیکھا جانا ہے اور ورمیانی حالت میں محبت اور نفرت کے ہزارہا درجہ لکلیں گے جن پر ان کی مقدار و کیفیت کی مناسبت سے شرات اور نمائج ہوں گے لیں خوب سرتوں اور بد سرتوں کے افراد کی جائج اس بیانہ سے با تسانی کی جا تکتی ہے۔ بداخلاقی کی تشخیص ہے۔

انسان کو اپنے نفس کی حالت معلوم کرنے میں اکثر دھوکا ہو جاتا ہے کہ بدخلق فحض بھی نہیں اپنے آپ کو خلیق اور خوب سیرت سمجھنے لگتا ہے چنانچہ اکثر ایبا ہو تا ب که انسان کو غفتہ آجاما ب اور وہ سمجھتا ب کہ مجھے اللہ داسطے غصہ آیا ہے جو خوب سیرتی کے لئے ہونا ہی چاہئے یا مثلا این عبادتوں کو لوگوں یر ظاہر کرنا ہے اور نفس یہ دھوکا دے کر مطمئن بنا دیتا ہے کہ تم نے اس غرض سے عبادتوں کا اظہار کیا ہے تاکہ لوگ اس کام کی رغبت اور اس میں تمہارا اقتداء کریں یا مثلاً عابد' زاہد' متق یابند صوم و صلوة بنا ب اور بادجود بکه به سب ریا اور دکھادے کی نیت سے ہو تا ہے گر نفس اس عیب کو ظاہر نہیں ہونے دیتا غرض ای طرح یہ نفن امارہ بڑے ہدے دھوکے دیا کرتا اور بدحالی میں جتلا رکھنے کے لئے اپنے آپ کو خوبی بنا کر ظاہر کیا کرتا ہے اہذا مناسب ہے کہ اپن حالت کس اپنے مخلص اور صاف کو دوست سے یو چھو کہ وہ تہیں کیہا سمجھتا ہے چو نکہ تمہاری خصلتوں اور عادتوں کا دو سرے لوگ ا چھی طرح اندازہ کر کیتے ہیں کیونکہ جن سے سابقہ اور واسطہ پڑتا رہے اور انہیں تمہارے اخلاق کے امتحان کا موقع طے دہی اچھی طرح جانچ سکتے ہیں پس اگر تمہارے دوست کو تمماری خرخواہی ملحوظ ہو گی تو بلا تلقف وہ تمہیں بتا دے گا کہ فلال عادت تمہاری خراب ہے کیں ای کی اصلاح میں تہیں مشغول ہو چانا چاہئے اور اگر چند عادتیں خراب خاہر ہوں تو بری اور زیادہ بری کی فکر پہلے کرد اور جس کا نتیجہ زیادہ

## marfat.com Click For More Books

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

خراب نگل رہا ہو اس کا علاج سب سے مقدم سمجموء مثلاً دنیا کی محبّ اور یہ ایکی بلا ہے کہ جس سے شاذ و نادر ہی کوئی صخص محفوظ ہو کا حالا بکہ یہ دنیا تکناہوں کی جڑ ہے پس اس کا علاج مقدم اور سب سے زیادہ ضروری سمجھنا چاہئے۔ دنیا کی محبت کا علاج :۔

دنیا کی محبت کا علاج سے ب کہ تنہائی میں بیٹھ کر سوط کرو کہ آخر دنیا کی جانب مجھے اس قدر توجہ اور آخرت سے روگردانی کیوں ہے اگر تنائی میں فکر کرد کے تو سمجھ میں آجائے گا کہ جمالت اور غفلت کے سوا اس کی کوئی وجہ نہیں ہے۔ تھوڑی در کے لئے مان لو کہ تمہاری عمر سو برس کی بھی ہوتی اور حمیس تما**م زشن کی سطح** (ادیر کا حصہ) بھی سلطنت میں مل گئی گمر کچر کیا ہونے والا ہے؟ آخر فنا ہونا ہے عفريب وہ دن آنے والا ب كر ند تم رہو گ اور ند تمارى سلطت و ملك رم ي یہ سب تو فنا ہو جائیں گے گراس کی بدولت ابدی سلطنت جس کے ختم ہونے کا کوئی وقت ہی نہیں تمہارے ہاتھ سے ضرور جاتی رہے گی اور ہیشہ رہنے کی مقدار تمہارے خیال میں نہ آسکے تو یوں تصور کرد کہ تمام دنیا اس کنارہ ہے لے کر اس کنارے تک اناج سے بحرى ہوئى ب اور ايك يرندہ يور ايك بزار برس مي اس كبريز دنيا ميں ے ایک دانہ انھا لیتا ہے ' پس ای طرح پر ہزارہا سال میں اناج کا ایک ایک دانہ المحاف بر بھی ایک نہ ایک دن سے دنیا اناج سے ضرور خالی ہو جائے گی۔ پس سے مذت بھی جس کی ہزاروں ہزار گناہ پر تمہاری گنتی ختم ہوتی ہے' ابد اور ددام کے نام سے موسوم نہیں ہو سکتی کیونکہ ابد اور دوام اس مدت سے بھی کروڑہا گنا زیادہ ہے کیونکہ وہ اتن بے شار رت کا نام ہے جس کی کمیں اجتما ہی نہیں پھر بھی اس عارض اور فنا ہو جانے والی سلطنت کی جانب توجہ کرنا اور ایدی دائمی ممکنت سے بے بروا اور منتغنی بنا نفس نے کیوں پند کر لیا' کچر یہ بھی سوچو کہ ذرا می دنیا کی معمولی تجارت میں تم کیسی کیسی مصب<sup>و</sup>یں اٹھا لیتے اور طلب ریاست میں کیے کیے دشوار سنر کر لیتے ہو' حالانکہ ان مصیبتوں اور دشواریوں کے بعد بھی مالک اور ریاست کا ملتا بالکل موہوم ہے ممکن ہے کہ اس سے پہلے ہی موت آجائے اور تجارت کا نفع یا سنر کا

marfat.com

**Click For More Books** 

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

انجام دیکھنا لعیب نہ ہویا اگر ریاست بھی مل جائے تو تعکن ہے کہ وہ عیش و آرام د سکون و اطمینان حاصل نہ ہو جو ریاست سے متصود ہو با ہے سرحال المی موہوم دنیدی راحت کی توقع پر بھی سے مشکلات اور معینیں گراں نہیں گزرتیں کیونکہ اپنے خیال میں جتنی عراق پی سمجھے اور یوں خیال کرتے ہو کہ برس روز سز میں رہنے کی تکلیف کے سب عمر بحرکی عیش و عشرت مل جائے گی حالا تکہ جو نسبت تساری تمام دنیا کی عر کو اید اور دوام کے ساتھ ہے اس کا ایک شد بھی ایک برس کو تساری خیال عرک ساتھ ہرگز حاصل نہیں ہے بچرونیا کی زندگی کو اگر آخرت کی ایدی لوت کے حاصل کرنے میں مرف کرو اور اس چند روزہ محنت اور تکلیف کو وہاں کی دائی لذت کے لئے گوارا کر لو تو کیا حکل ہے تحرکیا یہ ہو سے گا؟

یہ سوچ کرغافل رہنا کہ اللہ تزوجل کریم ہے:۔

نس نے ایک شوشہ چھوڑ دیا اور دھو کہ میں ڈال رکھا ہے غفلت کے جاتے ہو اور کتے ہو کہ اللہ عرّد بل کریم ہے اور معاف کرنے والا ہے اور سب کچھ بخش دے کا اور براعمل کرنے کے باودود ہمیں جنت میں داخل کر دے گا۔ محلا میں پوچھتا ہوں کہ کمیتی اور تجارت میں ایا کیوں نہیں خایل کر لیتے کیا آخرت کا رب کوئی اور ہے اور دنیا کا کوئی اور؟ اور جب ودنوں کا رب ایک ہی ہے تو دنیا کے کمانے کے متعلق کرتے کہ جب وہ رزاق اور قادر مطلق ہے تو بلا محنت کے ہوتے بھی مادا میں خروب دے گا اور سے امید کیوں نہیں رکھتے کہ وہ کمی دیا ہوا خرانہ ہمیں خواب میں دکھا دے گا جس سے بلا محنت و مزدوری ہم خوب مالا مال ہو جائیں سے محرافوں ہے کہ یہماں تو ہیں جواب دیتے ہو کہ معاش کے اسباب کا اعقیار کرنا مشروری ہے کیو تکہ میڈ انہ کا ہاتھ لگ جانا تو ایک انفاق امرہے مکر ہیشہ ایس ہوا کرتا۔

ایک شیطانی فریب :-

اییا می آخرت کے متعلق بھی سمجو کہ خراب اعمال اور برکاریوں پر معانی و منفرت کی توقع کرنا اس سے بھی زیادہ شاذ و نادر ہے کیونکہ اللہ تعالی صاف فرما چکا ہے کہ "انسان کو وہ ی لیے گا جو وہ کرے گا اور متقی بندے فات و فاجر لوگوں کی برابر نمیں ہو کیتے وغیرہ وغیرہ" دنیا کے معالمات میں تو اسباب کے افقتیار کرنے کو ضروری بھی نمیں فرمایا بلکہ ان سے بے توجہ متایا اور یوں فرمایا ہے کہ کوئی جاندار زمین پر چلئے والا ایسا نمیں ہے کہ جس کا رزق ہمارے ذمہ نہ ہو' تو توجب ہے کہ دنیا کمانے میں تو اللہ تعالیٰ پر بحروسہ نمیں ہے اور آخرت میں بر عملیوں کی معانی وروثوق اور بے جا تو تو کو کر اپنا دین بریاد کر رہے ہو' خوب یاد رکھو کہ یہ شیطانی وسوسہ ہے جس نے تولوق کو جاہ اور اعمال سے کال بتا کر خیادت و طاحت سے روک رکھا ہے اللہ تعانی محفوظ رکھے (آمین بجاہ البی الامین صلی اللہ علیہ و سلم)

اگر تم یہ کو کہ چو نکہ دنیوی معاملات کے تائج تو آکھوں سے دیکھتے اور رات دن تجربہ کرتے ہیں اور آخرت کے معاملات میں سے کوئی واقعہ بھی کمی نے مشاہدہ نہیں کیا اس وجہ سے دنیا کی تخصیل میں رغبت ہوتی ہے اور دنین کی طلب میں غفلت ہوتی اور یہ بھی بات ہے کہ ہر محض نقد کو ادھار پر ترجح دیا کرنا ہے ' لمذا طلب دنیا میں ساری تکلیفیں برداشت کر لی جاتی ہیں اور دن کے متعلق نوافل تو در کنار اصل ارکان اور فرائض بھی ادا ہونے مشکل و دشوار پڑ جاتے ہیں تو اس کا جواب ہی ہے کہ ارکان اور زائض بھی ادا ہونے مشکل و دشوار پڑ جاتے ہیں تو اس کا جواب ہی ہے کہ اگر اند نعائی تسارے قلب کی آنکھیں ردشن فرما دے اور تم صاحب بھیرت ہن جاذ اگر اند نعائی تسارے قلب کی آنکھیں دوشن فرما دے اور تم صاحب بھیرت ہن جاذ اگر بھیرت حاصل نہ ہو تو بھیرت والوں لیتی انہیاء علیم السلام اور اولیائے کرام رحمتہ اند علیم ا بعین کے ارشادات میں غور کرد اور دیکھو کہ اس بری جماعت میں کوئی

بجی اییا نمیس تما جو آخرت کی دائمی تعت اور دائمی تلایف کا قاکل نه ہو اور بدیقینی بات ہے کہ آخرت کی دائمی خوشی الله عرّو مِلّ کی طرف رجوع کے بغیر حاصل نمیں ہو کتی اور جب تک دنیا کی طرف سے منہ نہ پھیرو گے تب تک الله عزوجل کی جانب امور غیبید پر سکون و اطمینان حاصل ہو جائے گا کیو تکہ جو ضحض خود اندھا ہو اس پر لازم ہے کہ آٹھ والے ضخص کا تمالع ہو کر چلے کیو تکہ داستہ کی اور پنج پنج اور مزل مقصود تک چنچنے والی سزک اس کو نظر آردی ہے ہملا اگر طب کے بارے میں تہ ہیں مقصود تک چنچنے والی سزک اس کو نظر آردی ہے ہملا اگر طب کے بارے میں تہ ہیں ہے یا تمیں؟ خصوصا " اگر کوئی ایمی صورت ہو کہ جس پر تمام اطباء متفق ہوں تو اس بر حمد تم محموصا " اگر کوئی ایمی صورت ہو کہ جس پر تمام اطباء متفق ہوں تو اس بر حمد تا میں تی تحکوما " اگر کوئی ایمی صورت ہو کہ جس پر تمام اطباء متفق ہوں تو اس ہو حمد والیا میں اور وہ میں کہ ترک راحتہ اللہ علیہ کہ تو تر مالیا ہو تا سر مالو والسلام ' اولیا نے کرام رحمتہ اللہ علیم المعین اور تمام ایل بھیرت ہتیں اور ہوانی طبیب میں اور وہ دس کے سب اس پر متفق میں کہ آخرت ضرور ہونے وال

رویح انسانی کی حقیقت :-

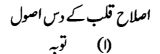
ہاں چند آدمی ایسے بھی ہیں جو روح کی حقیقت کو سطحیح ہی نمیں کہ وہ کیا چیز ہے ان کی نظرای روح جسمانی تک محدود رہ گئی جس کے ذرایعہ سے انسان حس و حرکت کرتا ہے لیٹی وہ بخارات جو قلب سے المصلح ہیں اور بدن کی تمام رگول میں تھیل فیاتے ہیں پس انہوں نے ای کو انسانی روح سمجھ لیا حالا تکہ سے روح حیوانات میں بھی موجود ہے کچر انسان اور حیوان میں فرق ہی کیا ہوا؟ خوب سمجھ لو کہ روح انسانی کی نبت اللہ تعالیٰ کی طرف ہے چنانچہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ "اور تم سے روح کو پوچھتے ہیں تم فراڈ روح میرے رب کے تھم سے ایک چیز ہے" پس کی وہ روح جب میں ذکر ہم کر رہے تھے اور روحِ الٰٹی کی حقیقت کو چوتکہ سے کو تاہ نظر طبیب اور منجم میں سمجھ سکتے لوڑا ان کو دحوکہ ہوا اور آخرت سے متر ہو کہ دور روح کہ جب بدن

ے نکل تی اور بدن کا حس و حرکت جا ما رہا تو وہ مٹی ہو کر مٹی میں مل کیا کہ نہ اس کو اب راحت کا شعور ہو سکا ہے نہ تکلف کا ان کم سجد لوگوں کی سجد پر افسوس ب كد اول تو ايك رم غفير ، مقالمد ير ان چند لوكول كا قول بى قائل الفات سي ب اور اگر کچھ ہو بھی تو من بوچھتا ہوں کہ تم بالکل يقين سجھتے ہو يا تھوڑا بت اس میں جھوٹ کا بھی اخلال ہے لیں اگر جھوٹ کا اخلال ہے تو اب تم بن بتاؤ کہ اعتباط س بات کو چاہتی ہے؟ فاہر بے کہ اختباط کا مقطنی می ہے کہ آخرت کے لئے سامان جمع کرد اور اس کی فکر کرد کیونکه اگر مثلاً تنہیں بھوک ہو اور کھانا بھی سامنے رکھا ہوا ب مرکوئی شخص وثوق کے ساتھ بیان کرے کہ اس کھانے میں زہر ملا ہوا ب اور دو مزا مخص کے کہ نہیں، اس میں زہر نہیں ہے تو ظاہر ہے کہ اعتباط کی ہناء یر تم اس کھانے سے ضرور پر دیز کرو کے اور یہ سمجھو کے کہ اگرچہ اس میں زہر ہونے کا بقین نہیں ہے گر پھر بھی اس کا شبہ اور اخمال چونکہ ضرور ہے انڈا ایک دقت کا بھوکا رہنا اس مثلوک کھانا کھانے ہے بہتر ہے کیونکہ اس کی ایک شق میں مرجانے کا احمال ب اور دو سری صورت میں موت سے تو حفاظت ب بال اگر ب تو تھوڑی می بھوک ہی کی تکلیف ہے جس کو آسانی سے برداشت کر سکتے ہیں کہ ذرا الذّت اگر حاصل نه ہوئی نه سمی زندگ تو باتی رب گی اگر زندگی ب تو سب کچھ بی دیکھو ایک شاعر بادہور کثافت عقل کے کیا کہتا ہے اس کے عربی اشعار کا ترجمہ یہ ہے کہ منجم و طبيب في مجمع ب كما كم مرجاف والح انسان دوباره تجمى زنده نه مول مح من ف ان کو جواب دیا که جاؤ دور رہو اور اگر تم یے ہو تو میرا اس وقت بھی کوئی نقصان نه ہو گا بس اتنا ہی اعمال کچھ کام نہ آئیں گے سونہ سسی تکلیف تو نہ ہو گی اور اگر تم جھوٹے لکطے تب تو خاہر ہے کہ میں نفع میں رہا اور خسارہ تنہیں المحانا پڑا کہ تم آخرت کے منگر ہونے کی وجہ ہے اس کا کچھ بھی سامان ساتھ نہ لائے اور میں دنیا ہی میں اس کا فکر کر کے تیار ہو آیا تھا۔ الغرض دنیا میں رہ کر دینی امور کی سعی کرنے اور نیک اعمال کا ذخیرہ فراہم کرنے کی صورت میں تو سرحال نفع بی نفع ب اور اکر تم یہ کہو کہ ہمیں تو جامل نجوی اور زندیق طبیب کا قول بالکل صح معلوم ہو آب کہ اس

ے نکل تی اور بدن کا حس و حرکت جا ما رہا تو وہ مٹی ہو کر مٹی میں مل کیا کہ نہ اس کو اب راحت کا شعور ہو سکا ہے نہ تکلف کا ان کم سجد لوگوں کی سجد پر افسوس ب كد اول تو ايك رم غفير ، مقالمد ير ان چند لوكول كا قول بى قائل الفات سي ب اور اگر کچھ ہو بھی تو من بوچھتا ہوں کہ تم بالکل يقين سجھتے ہو يا تھوڑا بت اس میں جھوٹ کا بھی اخلال ہے لیں اگر جھوٹ کا اخلال ہے تو اب تم بن بتاؤ کہ اعتباط س بات کو چاہتی ہے؟ فاہر بے کہ اختباط کا مقطنی می ہے کہ آخرت کے لئے سامان جمع کرد اور اس کی فکر کرد کیونکه اگر مثلاً تنہیں بھوک ہو اور کھانا بھی سامنے رکھا ہوا ب مرکوئی شخص وثوق کے ساتھ بیان کرے کہ اس کھانے میں زہر ملا ہوا ب اور دو مزا مخص کے کہ نہیں، اس میں زہر نہیں ہے تو ظاہر ہے کہ اعتباط کی ہناء یر تم اس کھانے سے ضرور پر دیز کرو کے اور یہ سمجھو کے کہ اگرچہ اس میں زہر ہونے کا بقین نہیں ہے گر پھر بھی اس کا شبہ اور اخمال چونکہ ضرور ہے انڈا ایک دقت کا بھوکا رہنا اس مثلوک کھانا کھانے ہے بہتر ہے کیونکہ اس کی ایک شق میں مرجانے کا احمال ب اور دو سری صورت میں موت سے تو حفاظت ب بال اگر ب تو تھوڑی می بھوک ہی کی تکلیف ہے جس کو آسانی سے برداشت کر سکتے ہیں کہ ذرا الذّت اگر حاصل نه ہوئی نه سمی زندگ تو باتی رہے گی اگر زندگی ہے تو سب کچھ بی د **یکھو ایک** شاعر بادہور کثافت عقل کے کیا کہتا ہے اس کے عربی اشعار کا ترجمہ یہ ہے کہ منجم و طبيب في مجمع ب كما كم مرجاف والح انسان دوباره تجمى زنده نه مول مح من ف ان کو جواب دیا که جاؤ دور رہو اور اگر تم یے ہو تو میرا اس وقت بھی کوئی نقصان نه ہو گا بس اتنا ہی اعمال کچھ کام نہ آئیں گے سونہ سسی تکلیف تو نہ ہو گی اور اگر تم جھوٹے لکطے تب تو خاہر ہے کہ میں نفع میں رہا اور خسارہ تنہیں المحانا پڑا کہ تم آخرت کے منگر ہونے کی وجہ ہے اس کا کچھ بھی سامان ساتھ نہ لائے اور میں دنیا ہی میں اس کا فکر کر کے تیار ہو آیا تھا۔ الغرض دنیا میں رہ کر دینی امور کی سعی کرنے اور نیک اعمال کا ذخیرہ فراہم کرنے کی صورت میں تو سرحال نفع بی نفع ب اور اکر تم یہ کہو کہ ہمیں تو جامل نجوی اور زندیق طبیب کا قول بالکل صح معلوم ہو آب کہ اس

میں جھوٹ کا مطلق اخلال نہیں تمام انہاء علیم السلام اور اولیائے کرام رحمتہ اللہ علیم العمعین کو تو نعوذ باللہ دھو کم ہو گیا گیس نہ آخرت کوئی چیز ہے اور نہ تواب اور عذاب کوئی بات ہے۔ بدشتمتی سے اگر تمہارا خیال ایہا ہو جائے تو اب تمہارا مرض لاعلاج ہے کیونکہ تمہارے مزاج کا فساد اور عقل کی کمزوری عیاں ہو گنی اور پھر بھی تم اسے عقل مندی نصّور کرتے ہو کہ بلا دلیل ایک وہمی اور لغو بات کو یقینی ہتاتے ہو الیی صورت میں علاج اور صحت کی کیا صورت ہو تحق ہے لیں ہم بھی ایسے فخص کو نصیحت کرنے سے مند پھیرلیں کے البتہ چلتے چلتے اتنا پجر سمجمائیں گے کہ اگر دنیا ہی تمہاری مجرب ہے اور نہیں کی راحت اور آرام کے شیدا ہو تب بھی ہمارے کینے کے موافق مایا ئیدار دنیا کے تعلقات کا کم کرنا تہیں ضروری ہے کیونکہ جو مزہ ٔ راحت اور آرام آزادی میں ہے وہ پابندی میں شیں ہے یں اگر تم کنس کے پابند ہو گئے اور خوا شات و تعلقات میں جکڑے گئے تو یاد رکھو کہ ہر قتم کی ذلت و رسوائی الحانی بڑے گی کہ جو تیاں کھاؤ کے اور اپن جیس محاج محلوق کے آگے ہاتھ چھیلاتے اور خوشامیں کرتے چرو کے دیکھو دنیا کے تعلقات اور بکھیرے ایسے برے ہوتے ہیں کہ بہت ہے کافر جو آخرت پر ایمان نه رکھتے تھے وہ بھی تو ان ے گھرا اٹھے اور تارک دنیا ہو کر جوگی اور راہب بن گئے' انہوں نے بھی اتنا سمجھ لیا کہ دنیا دل لگانے کے قابل چیز نہیں ہے کیونکہ اس ناپائدار جہان کو ایک دن چھورنا ضرور بڑے گا اور یہاں رہ کر جس کسی ہے بھی محبت یا تعلق رکھا جائے گا وہ بت جلد منقطع ہو جائے گا کہ یا ہم اس کو چھوڑ کر رخصت ہو جائیں گے یا وہ ہمیں چھوڑ کر روانہ ہو جائے گا اور فلاہر ہے کہ مغارقت کا انجام سوائے مصبت' رنج صدمہ اور تکلیف کے کچھ بھی نہیں ہے۔ پس جب کافروں کو آخرت کا بالکل انکار ہونے کی صورت میں دنیا کے تعلقات ترک کرنے میں راحت معلوم ہوتی ہے تو تم پحر بھی مسلمان کہلائے جاتے ہو پکر مطوم تعیس که ان تعلقات میں سیننے کو راحت کا سامان سمس طرح سیجتے ہو اور اگر کمی فخص کو دنیا که آفتیں اور ناپائداری بھی نظرنہ آئے اور ترکِ خواہشات و تعلقات کو عقلاً سمجمی مذید نہ سمجھے کہ ایسے ہی لوگوں کے بارے میں اللہ عزّد جَلّ فرما تا

ے "ذرهميا كلوا ويتمعتوا" الحمد الله ان چد بدایات کے ساتھ تيرا باب افتام پذر بوا الله غروبكل الب مبيب صلی اللہ علیہ وسلم کے صدقے ہمیں اس پر عمل کرنے کی توثیق عطا قرمائے اور اس تحرير كو وسيلهُ بدايت بنا دب- (أمين بجاه سيد المرسلين صلى الله عليه وسلم)



لکراللہ مرّد جمل فرما با ہے کہ "بے شک اللہ پند کرما ہے بہت توبہ کرنے والوں کو منظمہ بندو پھڑیا سرکارِ دو عالم نُورِ مجسم صلی اللہ علیہ وسلم فرماتے ہیں کہ جس نے گناہ کے بعد توبہ کر گ وہ کویا بے گناہ ہو گیا (ابن ماجہ و طبرانی و بیتی) اللہ تخروجل کو بندہ کی توبہ سے جنٹن خوشی ہوتی ہے اس کا اندازہ اس سے کرد کہ اگر مثلا کوئی شخص کمی بے آب و گیاہ اور دہشت ناک جنگل میں پینچ جائے اور اس کی سواری مع توشہ کے جو اس بر رکھا ہوا تھا گم ہو جائے کہ دہ اس کو ڈھونڈ یا تھک جائے اور اس وجہ ہے کہ سواری کے بغیر نہ جنگل میں سے باہر نکل سکتا ہے اور نہ توشہ کے بغیر فاقہ کی موت سے جان بچا سکتا ہے زندگی سے مایوس ہو جائے کہ نہ پیدل چلنے کی طاقت ہے اور نہ وہاں آب و دانہ میسر آنے کی امید' اس لئے مایوس ہو کر کمی درخت کے پنچے آلینے اور اپنے ہاتھ یر مر رکھ کر اس فکر میں ڈوبا ہوا سو جائے کہ اب موت آیا چاہتی ہے اور کچرد نعتا" اس کی آگھ کھل جائے اور وہ دیکھیے کہ اس کی کھوئی ہوئی سواری اس کے پاس کھڑی ہے اور کھانے پیٹے کا سامان جو اس پر لدا ہوا تھا وہ صحیح سلامت موجود ہے تو اس کو الی حالت میں ابنی زندگی سے ناامید ہونے کے بعد سرمایہ حیات ہاتھ لگنے کی وجہ سے جتنی خوشی د فعتا" حاصل ہو گی اس سے زمادہ اللہ تعالٰی کو اس وقت خوشی ہوتی ہے جب کہ بندہ اس کی جانب رہوع کرما اور اپنے گناہ سے توبہ کرما ہے' توبہ کے متنی رہوم کرنے اور بعد سے قریب کی طرف لوٹ آنے تے ہیں مر اس کے لئے بھی ایک ابتداء ب ادر ایک انتما ہے۔ ابتداء توبیہ ہے کہ قلب مر قور معرفت کی شعامیں تکمیل جائیں اور دل کو اس مضمون ک پوری ممرائی حاصل ہو جائے کہ کناہ زہر قاتل ہے اور تباہ کر دینے والی شے ہے اور پر خوف و ندامت بیدا ہو کر گناہ کی طلق کرنے کی کچی اور خالص رغبت اتن بیدا

ہو جائے کہ جس گناہ میں جلا تھا اس کو فورا چھوڑ دے اور آئندہ کے لئے اس گناہ ے بچنے اور پر میز کرنے کا معظم قصد کرلے اور اس کے ساتھ ہی جہاں تک ہو تکے گذشتہ تعقیر و کو بن کا تدارک کرے جب ماضی مستقش اور حال تیوں زمانوں کے متعلق تب ہ یہ ثرو پیدا ہو جائے گا تو کویا قبہ کا وہ کمال حاصل ہو گیا جس کا نام قوبہ کی انتا ہے۔ قبر یہ معنی اور حقیقت تحضے کے بعد واضح ہو گیا ہو گا کہ قوبہ ہر محض کی انتا ہے۔ قبر یہ معنی اور حقیقت تحضے کے بعد واضح ہو گیا ہو گا جس کا نام قوبہ کی انتا ہے۔ قبر یہ معنی اور حقیقت تحضے کے بعد واضح ہو گیا ہو گا کہ قوبہ ہر محض پر واجب ہے کیونکہ اللہ تعالی تمام مسلمانوں کو مخاطب بنا کر فرما کہ جب ایمان والو تم سب قوبہ کو ناکہ خلاج پڑی جو نکہ قوبہ کی حقیقت ہے ہے کہ گناہوں کو اخردی معنمون ایمان کا جزو ہے اس لئے ہر مومن پر اس کا واجب اور خوری ہونا قو خاہر ہوں ایمان کا جزو ہے اس لئے ہر مومن پر اس کا واجب اور خوری ہونا تو خاہر

خیرِانسانی اور خصائل بد کا تعلق:-

تمام بنی نوع انسان پر توبہ کا دہوب لازم ہے اس کی دجہ ہے ہے کہ انسان چار قتم کی مفات سے مرکب ہے ہو کہ اس کے خمیر میں شامل ہے۔ (i) حرص د شہوت اور فتق و فجور داخل ہے جو پمائم کی خصلت ہے۔

(ii) غصہ' حسد' بغض و عداوت کا وہ مادہ اس کے اندر موجود ہے جو درندوں کی خاصیت ہے۔

(iii) اخلاق بحر و فریب اور دھوکہ دبنی و مکاری اس میں رکھی ہوئی ہے جو شیطانی

(iv) کبر و نخوت و تعلی و نفاخر حبّ بدع تحکرانی و سلطنت حکومت و شان اور غلبه و عزت کی طلب کا ماده اس میں موجود بے اور میہ سب ریوبیت کی صفات ہیں۔

ان چاروں کی بیاست کی تعلیم جو دی بیا جو دیں کی تعلیم کی مب سے پہلے زمانہ طفولیت میں تو ممائم (چوپائے) اور حیوانات کی خصلتیں غلبہ کیا کرتی ہیں اور انسان شہوت و حرص میں گویا چوپایہ اور جانور ہی جاتا ہے اس کے بعد جب نوجوانی کا زمانہ آتا ہے تو درندوں کی عادتوں کا غلبہ ہوتا ہے کہ ایک دوسرے پر

صد کرما ہے باہم عداد تھی پیدا ہوتی ہیں۔ سمی سے بغض ہے سمی سے عناد سمی پر خصہ آرہا ہے کمی کو ذرا خلاف طبع بات پر تجاڑے کھا کا ہے اور آپ سے باہر ہوا جاما ب ویخا چلا با اور ڈانٹتا ہے کسی کو نعمت اور خوشحالی میں دیکھتا ہے تو جلسا کلستا اور چینے جھیٹنے کی فکر میں طیش کھایا کرتا ہے غرض اس حالت میں دہ اس درندہ کا کویا ہم جنس بن جاتے ہیں پحرجب اس کے بعد عالم شباب کا شبب ہو تا ہے اور بدن میں قوت آجاتی ہے تو یہ برائم و درندوں کی خصلتیں چاہتی ہیں کہ اپنی خواہشیں پوری کریں یعنی مرغوب و پندیدہ شے کو حاصل کریں اور دخمن و مالپندیدہ امر کو ذیر خاکب کر دیں۔ پس اس وقت شیطانی اخلاق ظاہر ہوتے ہیں اور اپنا غلبہ کرتے ہیں کہ ابھی کی شے کی خواہش پوری ہوئی اور فریب و دھوکہ بازی نے مدد کرنے کا اقرار کیا ابھی کمی دشمن پر غفتہ آیا اور فورا مکاری و جعل سازی نے ابنی دانائی اور ہوشیاری کو پیش کیا غرض کہ اخلاق شیطانیہ اس زمانہ میں چوپایوں کی می عادات اور درندوں کے ے خصائل کے نفاذ میں معادن و مددگار بنتے اور انسان کو شیطانِ مجسم بنا دیتے ہیں اور جب اس میں کامیابی و ظفر اور اپنی حسبِ منشاء کاروائیوں میں فتح نظر آنے تنتی ہے تو پھر تکبرد تعلی پیدا ہو جاتی ہے اور وہ چاہتا ہے کہ ہر فخص اس کی مدد کرے ہر محض اس کا مطیع و فرماں بردار ہو جائے ہر <del>فخ</del>ص اس بڑائی د کمال کا معترف ہو' ہر محف اس کو عقل مند اور واجب التعظیم سمجھ غرض الیی فرعونیت ذہن میں ساتی ہے کہ "ہم جوہا دیگرے نیست" کا پتلا مجسم بن جاتا ہے اور جب ان چاردں خصلتوں کا ظہور ہو لیتا ہے تو اب عقل کی قندیل اپنا منہ دکھاتی ہے جس میں ایمان کا چراغ روش ہوتا ہے اور ان کو بھلے برے میں املیاز کا موقع دیتا ہے اگر یہ روشی خلاہر نہ ہو تو خصائل ذکورہ کی ظلمت و تاریکی سے نجات کمنی دشوار ہو جائے گی تکر ساتھ ہی اس کے یہ مجم ب کہ قدیل عقل اور مصول ایمانی کا نور چالیس سال کی عرض کمال کو پنچا ہے اور جو بد خصلتیں بلوغ کے وقت ہے پدا ہونے کی تعین۔ اب ان ک اصلیت اور حقیقت المجھی طرح کھل جاتے ہیں۔ پس جس وقت میہ نور نظر آنا ہے تو انسان کا دل کویا جنگ کا وسیع میدان ہو تا ہے جس میں اس ظلماتی الحكر لعن جاروں

خصائل ذکورہ کی اس خدائی لفکر یعنی عش اور فرر ایمان کے ساتھ بینک ہوتی ہے اور دونوں میں سے ہرا یک یہ چاہتا ہے کہ دو سرے کو منطوب اور اپنا پالی فوان غلام بنا لے مر نور عش کرور ہوا تو شیطانی لفکر فتح یاب ہو کر قلب پر مسلط ہو جاتا ہے اور دشمن سے بے خوف ہو کر قلب انسان پر قبضہ اور کومت کرنے لگتا ہے اور اگر شیطانی کردہ پہا ہو اور میدان بنگ عشل اور ایمان کے ہاتھ رہا تو انسان کی حالت سنور جاتی اور طبیعت منڈ بی بن جاتی ہے اور چو تک پی آدم کی فطرت تی اس بنگ و کارزار کی متعنی ہے اس لئے ہر ضخص کے لئے اس کا چیش آتا لازی ہے۔ لی طابت ہو کیا کہ قوبہ سے کوئی ضخص بھی مستقنی نہیں ہے کیوتکہ اس فور عشل بی کا جام ہو محرکہ کے وقت ظلماتی لفکر یعنی حوانی و شیطانی خصاک کا مومقابل بنا اور انسان کو اس پائیزہ شریعت کا باہودار بنانے کی کوشش کرتا ہے جس سے آخرت کی فلاح اور نجات حاصل ہوتی ہے۔

کوئی انسان کسی وقت بھی گناہ سے خالی نہیں :۔

**Click For More Books** 

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

لحظه مجمی دل غافل شیس ہو ما اگرچہ اس درجہ استغراق دشوار بلکہ قریب نامکن کے ہے تاہم اگر ایبا مان بھی لیا جائے تو ہم کمیں کے کہ انسان جس مقام اور جس مرتبہ می ہے اس سے عالی مرتبہ پر پینچنے سے پہلے پہلے کجر بھی توبہ کا مختاج ہے کیونکہ ہر مقام اور ہر مرتبہ اپنے سے عالی اور مانوق مقام و مرتبہ کے اعتبار سے ناقص کملا کا ہے اور ناقص سے باہر نکلنا اور عالی و کامل پر پنچنا ہر محض پر لازمی ہے کیں جب تک مجمی اس میں رہے گا اور جب دو سرے درجہ پر پنچ گا تو چو نکہ وہ درجہ بھی اپنے مانوق درجہ کے اعتبار سے ناقص ہے اس لئے جب تک اس سے باہر نہ لکلے اور اور نہ پنچ اس وقت تک دہاں بھی توبہ کا حاجت مند ہو گا' ای طرح سلسلہ چڑھتا رہے گا اور چونکہ مراتب قرب اللی غیر متاہی ہیں لین کوئی مرتبہ بھی اییا نہیں ہے جس کے مافوق اور بالا کوئی دو سُرا مرتبہ نہ ہو' اندا کوئی حالت بھی الیں نہ لکلے گی جس میں انسان کوبنسبتگا ناقص مرتبه میں نینے کی وجہ ے خطادار و عاجز اور عالی مرتبہ تک سینچنے کے سبب توبہ کا ضرورت مند نہ کہا جائے کی بات ہے کہ (رکنول اللہ صلی اللہ) عليه وسلم اين معصوم وب كناه ذات كراى ك لخ فرات بي كه "مي رات دن من ستر مرتبه توبه اور استغفار کیا کرما مون" (مسلم نسائی ابو داود احم) کال به ضرور ہے کہ عام کوکوں کی توبہ خاہری گناہوں ہے ہوا کرتی ہے اور مناکلین کی توبہ بالمنی کناہوں اور زموم اخلاق سے ہوا کرتی ہے اور متعین کی توبہ شک و شبسات کے اہلاء ے ہوتی ہے اور معبین کی توبہ اس غفلت ہے ہوتی ہے جس نے ذکر اللی کو کمی لحظہ میں بھلا دیا تعالماً ور عارفین کی توبہ اس مقام ہے ہوتی ہے جس پر پنچ ہوئے ہیں **گر اس کے مافوق** دوسرا مرتبہ جس یر ان کو پنچنا چاہئے اور چو نکہ اللہ تعالیٰ کے قرب کے **مراتب و مقامات خیر متاب**ی و بے شار <u>ہیں</u> اس لئے عارفین کی توبہ کی انتها نہیں اور نہ اس کے خاتمہ کا کوئی وقت معین ہے۔

توبه کی قبولیت کب مطکوک نہ رہے گی؟

یاد رکمو ! قربہ کی جب تمام شرائط پوری ہو جائیں گی تو اس کی تبولت میں تک نہ ہو کا کیونکہ تجول ہونے کے بیہ سخن میں کہ انسان کے دل میں انوارِ معرفت کی

تجلیات کے قبول کرنے کی استعداد بیدا ہو جائے اور ظاہر ہے کہ انسان کا دل المن م ماند ب جس پر خواہشات نفسانیہ اور حرص و ہوا کے باعث غبار جم جاتا ہے با گناہ ک وجہ ے سابق جما جاتی ہے گرنیک کام جو منزلہ نور کے میں این روشن اور چک دمک سے اس باری کو دور کر کے آئینہ قلب کی صیف کرتے رہتے میں اس لئے جب انسان کوئی برا کام کرے گا اور نادم و پشیمان ہو کر اللہ تر دجل کی طرف متوجہ ہو گا تو ضرور ایی حالت ہو گی جینے کپڑے بر صابن لگانے سے ہوتی ب کہ اگر صابن با قاعدہ لگایا گیا ہے تو کوئی وجہ نہیں کہ میل نہ اترے ای طرح اگر دل اخلاص و توجہ کے ساتھ اللہ عزوج کی طرف متوجہ ہوا ب تو ممکن نہیں کہ قلب میں مغالی اور تجلیات <sup>معر</sup>فت کی استعداد و قابلیت نہ نیدا ہو<sup>ء</sup> ہاں بعض بزرگوں کو توبہ کے بعد **تمولیت ت**وبہ میں جو شک ہوا ہے دہ حقیقت میں تبولیت توبہ کی شرائط جمع ہونے میں مک ہوا ہے کہ نجانے تمام شرائط بوری ہو تمیں یا نہیں ، جیسے کوئی شخص مسل دوا بے اور پر بھی اس کو دستوں کے آنے میں شک ہو تو سر محک دوا کے دست آور ہونے میں نہیں ب بلد اس امر میں تک ب کد مسل کی شرائط بوری طرح ادا ہو تنی يا ميں؟ یعی دوا کے ابزاء پوری مقدار پر تھے بھی یا کم و ہیں ہو گھے' موسم اور وقت اسمال ے مناب بھی تھا یا نہ تھا اور اگر ان جملہ امور میں اطمینان ہو تو پھر دستوں کے آنے اور غلیظ و متعفن مادہ کے خارج ہو جانے میں تمجی شک نہ ہو گا۔ ای طرح أكر توب کی تمام شرائط جمع ہونے کا بورا یقین ہو جائے تو چراس کی تولیت میں جل ہوئے کے لوئی معنی بی سیں۔ غرض جب ثابت ہو گیا کہ ہر مخص کو قوبہ کی ضرورت ب ادر ہر فرو بشری اس معالجہ کا محتاج ہے تو اس میں نفلت کرما تھیک شیں ہے کو تکہ غفات اور ہوائے نفس ایا ملک مرض ب جس کی وجہ سے انسان اللہ تعالٰی کی معصیت اور گناہ کے کام پر امرار و مداومت کرنے لگا ہے اور طاہر ہے کہ امرار یعنی بار بار کرنے سے صغیرہ گناہ بھی کبیرہ ہو جانا ہے کی جب اس اصرار کو چھوڑ دو کے تو اس بالمنی مرض ہے نجات مل جائے گی۔

التي مع حفونه متي خلول مراجع المراجع خلي من طول تعن مع موتوما کي قريوا من طالع محصور که من مع السال محصور که من مو المل منظوم Mallal COM

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

، مرض غفلت:

خوب یاد رکھو کہ خفلت کا بالمغی مرض جاڑا' بخار' کچنسی' کچوڑا دغیرہ یعنی جسم کے ظاہری امراض سے بہت بدھا ہوا ہے اور اس کی کٹی دجوہاتہ ہیں۔

(i) اس وجہ ہے کہ بدن کے امراض نظر آتے ہیں اور یہ مرض نظر نعیں آ'' اس کی مثال ایکی سمجھو جیسے کمی صحف کے چرو پر بر مس کے داغ سفید ہوں اور اتفاق سے آئینہ بھی موجود نہ ہو جس میں منہ دیکھ کر اپنا مرض معلوم کرے تو یہ مرض زیادہ خطرتاک ہو گا کیونکہ ممکن ہے کہ دو سرے کے کہنے کا اس کو یقین نہ آئے اور اس بے اعتباری میں اس کا مرض دن بدن بڑھتا جائے۔

(ii) اس وجہ سے کہ عفلت کے باطنی مرض کا انجام انسان نے دیکھا نمیں اور اس انجام کے نہ دیکھنے ہی کی وجہ سے اللہ عزو ہق کی معانی پر ہمروسہ کر کے ایسا معلمتن اور بے فکر ہو بیشا کہ علاج کی طرف مطلق توجہ نمیں کرتا برطاف بدنی امراض کے کیہ ان کا نتیجہ و انجام اس کے تجربہ میں آچکا ہے اور اس لئے یساں اللہ نعالی پر مجروسہ نمیں ہوتا بلکہ علاج میں عامت ورجہ کی کو شش کی جاتی ہے' حالا تکہ ظاہر ہے کہ ہر قتم کے امراض کا پیدا کرنے والا اور شفا دینے والا وہی اللہ عزو جل

(iii) طبیب خود مریض بن گئے ہیں اور علاء و مبلین خود دنیا کی محبت میں غرق ہو گئے ہیں اس وجہ سے کہ اس بالمنی مرض کے طبیب مفقود ہو گئے اور سے بات نمایت ورجہ افسوس د حسرت کے قاتل ہے کیونکہ اس قلبی مرض کے طبیب علاء شریعت اور عقلاء زمانہ تھ اور وہ خود بالمنی یتاریوں میں جتلا ہو رہے ہیں پھر جب ان کو اپنے ہی مان کی خبر نہیں تو دد سرول کا علاج وہ کیا کریں گے طاہر ہے کہ سب نے زیادہ اس مرض دنیا اور مالک دنیا کی محبت ہے اور اس پُر آشوب دور میں سب سے زیادہ اس ورضے اور ملک جن کی قارت نظر آتے ہیں اور کی دجہ ہے کہ دو سرول کو دنیا کی محبت سے ورضے اور منع کرنے کی ان کو جرات نہیں ہوتی بلکہ اپنی رسوائی کے اندیشہ سے وہ سے مرض میں خاہر کر گئے کہ دنیا کی محبت ہیں چوتی بلکہ اپنی رسوائی کے اندیشہ سے دہ سے

marfat.com Click For More Books

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

ہے جس سے جانبری دشوار ہے ایس کی دجہ ہے کہ بیہ مرض لاعلاج ہو گیا کیونگہ جب طاعون یا دبائی مرض عام طور پر تیمیل جائے اور دوا کا پتد نہ مل سکھے اور طبیب خود مریض اور ای مرض کے بیار بنے ہوئے ہوں تو بھلا اس سے نجات کیو ککر حاصل ہو' ب ن زیادہ معیبت بید ہے کہ ان روحانی طبیبوں لینی علماء کی دیکھا دیکھی عوام الناس کو محبت دنیا کی رغبت برده گنی اور پر میز یا دوا و علاج کی طرف توجه کرنے کی کوئی سبیل بھی باتی نہ رہی کیونکہ یمی وہ اصحاب ہیں جن کی تقلید کی جاتی ہے اور عام آدی انمی کو اینا پیشوا اور مقتدا تجھتے ہی چی جب انمی کو محبت دنیا میں گرفتار دیکھیں گے تو پھراس کو اچھی بات سمجھ کر کیوں نہ اقتدا کریں گے اور جب اقتدا کریں گے تو پر املاح کی کیا صورت رہ جائے گی؟ افسوس کہ جن کو طبیب بنا کر دنیا میں ہیںجا گیا تھا' انہوں نے بجائے علاج کے مرض کو اور بردھا دیا جو لوگ مصلح بن کر آئے تھے وہ منسدین گئے اور جن کو رہبر تجویز کیا گیا وہ خود گمراہ ہو کر دوسروں کا راستہ کھوٹا کرنے ے دربے ہو گئے گویا شیریں چشمہ کے دہانہ پر پتحر رکھ کر اڑ گئے کہ نہ خود یانی پیکن نہ دو سروں کو پینے دیں اے کاش ان سے دنیا خال ہو جائے اور یہ پھر دہانہ سے سرک جائے۔ اگر وہ خود نا قائل میں تو نا قائل ہی سمی گر چشمہ کا دہانہ کیوں روئے ہوئے ہیں؟ دور ہوں الگ ہمیں کہ دوسرے پانے لوگ تو سیراب ہو جامی غرض اس بالمنی مرض کا خلاصہ علاج سے ب کہ سبب ڈھونڈو اور گناہ کے اصرار پر توجہ کرو کہ کیوں

س توبہ نہ کرنے کی وجوہات اور ان کے علاج :-

جان لو کہ کمی گناہ پر جو اصرار ہوا کر نا ہے قو پانچ اسباب میں سے ایک سبب ہوا کرنا ہے۔

(i) یہ کہ گناہ پر جو سزا اللہ مزوج کل نے تجویز فرمانی ہے وہ گناہ کرتے ہی دست بدست نمیں ملا کرتی اور ظاہر ہے کہ جس فصل کا متیجہ دست بدست نمیں ملا وہ ن میں اس کی واقعت نمیں ہوا کرتی للذا گناہ پر اصرار ہونے لگتا ہے اس کا علاج سے ہے کہ سرچنا اور جانا چاہئے کہ جو چرا کیے نہ ایک دن ضرور آنے والی ہے وہ قریب ہی ہے martat.com

کیو کمد بعید تو اس کو کمنا چاہتے ہو آئے نمیں اور جو ایک دن آنے والی ہے وہ بعید کمال خصوصا " موت کہ جس کا آنا یقینی بھی ہے اور پکر اس کا وقت بھی مقرر نمیں تو اور کی مہینہ آخری مہینہ اور کی سال تماری عر کا آخری سال ہو' اس کی طرف سے غفلت کرنا حماقت ہے پکر یہ بھی سوچا کہ آئندہ کے افلاس کے اندیشہ سے محاش کے حاصل کرنے کی قکر میں تم کیے دور دراز کے سزاور مصائب برداشت کرتے ہو تو کیا آخرت کی پائیدار زندگی کا اتنا بھی فکر نہ ہو جتنا دنیا کی بہت ہی جلدی ختم ہونے والی ناپائیدار زندگی کا اتنا بھی فکر نہ ہو جتنا دنیا کی بہت ہی جلدی ختم ہونے والی ناپائیدار زندگی کا ب

· (ii) یہ کہ نفس کو اپنی مرغوب خواہ شوں اور لذتوں میں مزہ آرہا ہے امدا ان کا انکار چھوڑتا اے ناگوار گزر تا ہے اس کا علاج سے ب کہ سوچا اور غور کیا کرد کہ اگر کوئی انگریز ڈاکٹر یوں کہہ دے کہ جناب ٹھنڈا پانی آپ کے لئے نقصان دہ ہے اس لے آپ اس کے پاس تک نہ جائے گا ورنہ موت داقع ہو جائے گی تو میں تم ہے یوچھتا ہوں کہ ڈاکٹر کی اس ہدایت کا تم پر کیا اثر ہو گا؟ ظاہر ہے کہ زندگی برباد ہو جانے کے خوف سے ٹھنڈے بانی جیسی لذریز نعمت بھی تم سے چھوٹ جائے گی حالا نکہ یہ ایک انسان کا قول ہے اور انسان تھی کافر؟ پس اس میں جھوٹ کے بیسیوں اختال لكل سكت بي پر بعلا رب كريم كى مطربتائى مولى خوابشات كو توزف مي كيا تال ب؟ کیا اللہ عزّد جلّ اور اللہ عزوجلؓ کے بیچ رسول (صلی اللہ علیہ وسلم) کا ارشاد تمی کا فر طبیب کے قول کے برابر بھی نہیں ہے یا جسمانی مرض سے مرجانا کیما؟ ہیشہ آگ میں جلنے سے بھی زیادہ تلکیف والا ہے پجر یہ بھی تو سوچا کہ جب تمہارا نغس اس قدر لذت پند اور خواہشات کا بابند ہے کہ ونیا میں چند روز کے لئے معمولی لذتوں کا چھوڑنا بھی اس کو شاق گزر آ بے تو بیال ان نایائدار لذتوں کے حاصل کرنے کی بدولت جب آخرت کی دائمی نعتیں چھن گئیں تو ان کے چھوڑنے اور ہمیشہ بمیشہ کے الخ آل من جلن كوده برداشت من طرح كر كالم ⁄ (iii) به که نفس نے تهیں مُت و کابل بنا دیا ہے اور به شوشہ چھوڑ دیا ہے کہ

میں (ر) ہے کہ سعاد اللہ سوچ سے اسے اور اسرے سے سعامات سے میں اس میں شک ہے کہاری کا علاج تیسرے باب کے آخر میں دی گئی ضروری ہدایات میں بیان کیا جا چکا ہے۔ وہاں دیکھو اور اس پر عمل کرو۔

کبیرو گناہوں سے توبہ :

یوں تو گناہوں ے قوب کرنا خروری ب محرکیرہ گناہوں ے قوبہ کرنا نمایت ہی خروری بے اور یہ معلوم ہو چکا ج کہ صغیرہ گناہ بھی اصرار کرنے سے کیرہ ہو جا با ب بلکہ صغیرہ گناہ جب بار بار کیا جا با ہے تو ایک مرتبہ کسی کیرہ گناہ کر لینے کی بہ نیست دل کو زیادہ سیاہ کر دیتا ہے اس کی مثال ایکی ہے جیسے کسی سخت پھر پر ایک ہے کہ ایک قطرہ باوجود یکہ حقر اور بہت ہی بے وقعت چڑ ہے مگر بار بار پڑنے کی وج سے ایک نہ ایک دن پھر میں بھی صوراخ کر دے گا بر خلاف موملا وار بارش کے کہ اگرچہ دہ کی لاکھ قطروں کا مجموعہ ہے، مگر ایک بار کی بر سے سے اس کا وہ اثر نہ ہو گا ہو ایک قطرہ بادہ ہوتا ہوں کا مجموعہ ہے، مگر ایک بار کی بر سے سے اس کا وہ اثر نہ ہو گا اثر چہ دہ کی لاکھ قطروں کا مجموعہ ہے، مگر ایک بار کی بر سے سے اس کا وہ اثر نہ ہو گا اثر کرتا ہے وہ کیرہ گناہ کے مکبارگی اثر کی بہ نیست بہت ہی اندیشہ پاک ہو تا ہے اور اس کی کی وجوبات ہیں۔

(i) صغیرہ گناہ کی ذہن میں وقعت نمیں ہوتی اور اس کو معمول گناہ سمجہ کر بے پردائی کی جاتی ہے بر خلاف کبیرہ گناہوں کے کہ اس کی برائی کے سبب امید ہے کہ اس سے بیچنے اور باز آجانے کی طرف توجہ ہو جائے اس بنا پر ایک بزرگ کا قول ہے کہ جس گناہ کی بخش نہ ہو گی وہ گناہ دہ ہے جس کو ہندہ معمولی سمجھتا ہے اور کہتا ہے کہ کاش سارے گناہ ایسے ہی ہوتے۔

(ii) صغیرہ گناہ کو بسا اوقات انسان نعمت سمجھتا اور خوش ہو تا ہے چنانچہ لوگوں کو اکثر کہتے سنا ہے کہ دیکھا میں نے اس کو کیما جواب دیا کیا بدلہ لیا 'کیمی آبرد خاک میں ملا دی کیما دهوکہ دیا اور خلاہر ہے کہ گناہ پر خوش ہوتا زیادہ مصر رساں اور دل کا ساہ کرنے والا ہے۔

— (iiii) اکثر اللہ عزوج کی پردہ پو ٹی کو حقارت کی نظرے دیکھتا اور اپنی کرامت و بزرگی سیجھنے لگتا ہے لیعنی خیال کرتا ہے کہ میں اللہ تحالی کے نزدیک مرتبے والا محفص ہوں ای لئے میرے گناہ خاہر نہیں ہوئے اور یہ خبر نہیں کہ اللہ عزّ و جلّ کی طرف

tps//<u>ataunnabi</u>.blogspot.com/

ے ڈسیل دی جا رہی ہے تا کہ گناہ زیادہ ہو جائیں اور ایک دم وحرایا جائے او استقل الساطین (جنم کے سب سے نیچلے طبقہ) میں جموعک دیا جائے کے

(iv) صغیرہ تناہ کو اس کے صغیرہ ہونے کی بتا پر لوگوں میں ظاہر اور شائع کرتا ہرتا ہے حالا تکہ حدیث مبارکہ ہے کہ تمام گناہ بخش دیتے جا س کے محر گناہوں کا اعلان و افشاں کرنے والے لوگ نہ بخش جا س کے اگر کمی عالم یا صوفی میں مقتدا اس کو دیکھ کر اس گناہ ہیں بے باکنہ جلل ہو جاتے ہیں اور اسی طرح گناہ کا ایک سلمہ قائم ہو جاتا ہے گویا یہ صغیرہ گناہ اتنا وراز ہو جاتا ہے کہ اس کے مرنے کے بعد ہمی باقی رہتا ہے اس کو دیکھا دیکھی جن لوگوں نے بھی اس گناہ کو افتیا رکیا ہے سب ہم جانے والے گناہ ہیں درج ہوتا ہے اور ظاہر ہے کہ اس گناہ خاتی دختم ہو جانے والے گناہ ہے برتر ہے اور یہ بھی ظاہر ہے کہ اس گناہ کا چا مغیرہ ہونے کی ہو جانے دوالے گناہ ہے برتر ہے اور یہ بھی ظاہر ہے کہ اس گناہ کا بھا صغیرہ ہونے کی وجہ سے ہی ہوا ہے ایس خوش تسمقی اس کی ہو اپنے مرینے کہ ماتھ اپنے گناہ بھی دینا ہو جائے دالے گناہ ہے برتر ہے اور ہو بھی خوں خوب کے ماتھ اپنے گناہ بھی دین ہو جائے دالے گناہ ہے برتر جا اس کی ہو اپنے مرینے کہ ماتھ ہو جاتے ہیں دور کی ماتھ ہو جا کہ ہو جاتا ہے کا ہو باتا ہے کا ہو جاتا ہے کہ مات کے موج کی ہو جاتا ہے کہ ہو جاتا ہے کہ خوب کا ہو جاتا ہے کہ ہو جاتا ہے کہ ہو جاتا ہے کہ ہو جاتا ہے کہ میں دی ہو باتا ہے کہ ہو جاتا ہے کہ ہو جاتا ہے کہ ہو کا کا ہے ہو ہو تا ہے کہ ہو کا کا ہو جاتے ہوں ہے ہو ہو تا ہے کہ ہو جاتا ہے کو ہو تھی ہو ہو تا ہے کہ ہو ہو تا ہے کہ ہو ہو تا ہے کا ہو ہو تھی ہو تے کی خوب ہو ہو تا ہے کہ ہو جاتے ہو ہو تا ہے ہو ہو تا ہو ہو تا ہو جاتے ہو ہو تا ہے گاہ ہو ہو تا ہے کا ہو ہو تا ہو ہو تا ہو ہو تا ہو ہو تا ہو تا ہو تا ہو تا ہو تا ہو ہو تا ہو تا ہو تا ہو ہو تو تا ہو ہو تا ہو ہو تا ہو تا ہو تا ہو تا ہو تا ہو ہ

یٰ اسرائیل کے ایک عالم نے جب اپنے گناہوں سے قوبہ کی تو اس زمانہ کے بیغبر علیہ السلام پر وی نازل ہوئی کہ اس کے گناہ میرے اور اس کے در میان تی رہتے تو میں بخش دیتا گر اس نے تو مقتدا بن کر میرے دو سرے بندوں کو بھی گناہوں میں مثلا کیا اور جنم میں داخل کرایا۔ خلاصہ یہ ہے کہ توبہ کرتا ہرگناہ سے ہر فرو پر ضروری ہے اور توبہ ای دقت ہو کتی ہے کہ دل میں اللہ تعالی کا خوف ہو قدا منارب ہے کہ خوف کی نشیلت بیان کر دی جائے۔

(۲) خوف

innabi.b

11 Am

بغالرره

ممتقل

a **https** 

اللہ عرّو جلّ کا خوف تمام ایسج اعمال کی طرف رغبت حاصل کرنے اور تمام برے اعمال سے بیچنے کا ذرابیہ ہے 'خوف رکھنے والوں کی شان میں اللہ تبارک وتعالی فرما تا ہے کہ "کمی بندہ کو دو خوف نصیب نہ ہوں گ" لیخی جو بندہ دنیا میں اللہ تعالی کا خوف رکھے گا دہ تخرت میں جے خوف ہو گا اور جو دنیا میں اللہ تعالی سے نہ ڈرے گا اس کو آخرت میں اطمینان نصیب نہ ہو گا۔ خوف کی حقیقت اور حاصل کرنے کا طریقہ ہے۔

خوف کے حقیق معنی سے ہیں کہ کسی آنے والی تکلیف کے ان بشہ ہے دل دکھ اور سوزش بيدا مو اور ظام ب كر (جب تك الله عزوجل كي مفات جلاليه كي معرفت حاصل نه ہو گی اس دقت تک خوف پدا نہ ہو گا اور جب بیہ اچھی طرح ذہن نشین ہو جائے گا کہ اللہ تعالیٰ ہر چھوٹی ہے چھوٹی اور بڑی ہے بڑی چیز پر ایسا قادر ہے کہ دم بحرمیں جو چاہے کرے کہ مخلوق میں کوئی فخص چوں بھی نہیں کر سکتا تو اس وقت خوف و خشیت پیدا ہو جائے گی' اگر خوف پیدا کرنا ہو تو اللہ عزوج آ کے جلال اور اس کی بے نیازی پر نظر کرد اور سوچو کہ جنت پیدا اور اس میں جانے والی مخلوق تھی تجویز ہو چکی ہے اور ای طرح دوزخ بھی موجود ہے اور اس کی سزادار مخلوق بھی معین ہو چکی ہے/اور خوش قشمتی و بدنصیبی کا قطعی تحکم ہر محض کی تقدیر میں لکھا جا چکا ہے اور اس ازلی تحکم کا کوئی روئے دالا شیں پس (ے نفس معلوم ہوا کہ تیرے حق میں کیا تکم صادر ہوا ہے اور تیرا خاتمہ کس حال میں ہونا لکھا ب(ممکن ہے تو جنت میں جائے اور بہ بھی ممکن ہے کہ تیرے لئے جنم کی دائمی سزا تجویز ہوئی ہو۔ خوب جان لے اور یاد رکھ کہ انجام کے پوشیدہ حال ہے صرف دنگ صخص نہیں ڈرنا جس کو حقیق معرفت حاصل نہم، ہو لازا مناسب کی ہے کہ ان کاملین اور خاصان پروردگار کے حالات پڑھا اور مناکر جنہیں معرفت میں کمال حاصل ہوا ہے لینی انبیائے کرام علیم

العلوة والسلام علمات كرام ادر اوليات كرام رحمم الله تعالي وغيرها خور كر! أن <sup>ی</sup> نفوس قدسیہ کو باوجود کمال درجہ تقرب کے تمس قدر خوف تھا۔ مصور مر نور صلی اللہ عليه وسلم فرمات بي كه جب تجعى معزت جزيل امين عليه العلوة والسلام ميرب بإس ٤ ال كرائة قورت جبار وقمار فح خوف سے ارزت اور كانينے آئے معرت ( ارائيم عليه العلوة والسلام كاول مبارك نمازك حالت من خوف اللي كي وجد س ايا جوش مار تا تھا چیے چو کیے پر ہانڈی کھولتی ہے اور جوش و خردش کی آواز ایک میل کی اللی مافت سے سنائی دیا کرتی تھی جن داؤد علیہ السلام چالیس دن کامل مرم بجود کرید کرتے دب یمال تک کہ آنووں کے سبب آس پاس کی ذمین پر گھاس پیدا ہو ا ی مخ ای محضرت ابو بر صدیق رضی الله عنه نے ایک پرند کو مخاطب بنا کر فرمایا که اے کاش ! میں بھی تجھ جیسا پرندہ ہی ہو تا کہ شریعت و احکام اللی کا مللف نہ ہو تا یا کاش پیدا ہی نہ ہوا ہویا کے حفرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالی عنها فرماتی ہیں کہ کاش میں بھولی بسری ہو جاتی " نخرض خوب یاد رکھو کہ جن حضرات کو اللہ عزوجل کی بے نیازی اور جلال کی معرفت حاصل ہے وہ ہر گز بے خوف اور نڈر نہیں رہ کیتے نڈر ہونا انہی غفلت شعار امراء کا شیوہ ہے جن کی نہ اپنے خاتمہ پر نظر ہے اور نہ اصلاح آخرت ک طرف توجہ' یہ غفلت کے پتلے اس بے خوف بچہ کی مثل ہیں جس کو زہر کیے سان سے بھی ڈر نمیں لگتا الم کر کہ دو مرے کے سمجھانے سے سمجھ تو جاتا ہے اس اے کاش جس طرح ماسمجھ بچہ اپنے سمجھ دار باب کو سانی سے ڈر ما ہوا اور بچتا ہوا د کچہ کر خود بھی بھاگنا اور عقل سیکھتا کہے ای طرح غافل اور بے خبر مسلمان بھی اپنے محن و مربی طبیبون اور خاصان پروردگار کی حالت خوف کو دیکھ کر اللہ تعالی کی جانب دو ڑنا ہے الذا ای حد تک پندیدہ ہے جب تک کہ نیکوکاری کا آلہ بے کی اتا زیادہ نہ ہو کہ بیکار بنا دے اور مایوی کی حد تک بنجا کر اعمال چھڑا دے۔ زیادہ خوف بھی نقصان دہ ہے :۔

سیس حد برجا ہوا خوف جس سے نامیدی پیدا ہو جائے شرعا " فرموم ہے اس لئے امید یعنی رجا بھی ضروری ہے البتہ گناہ گار مسلمان کو خوف غالب رکھنا چاہئے marfat.com Click For More Books

اور جب ویندار بن جائے تو دونوں مساوی درجہ پر رکھے۔ چنانچہ حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ نے ایک مرتبہ ارشاد فرایا "اگر اللہ کا تحکم صادر ہو کہ ساری تلوق میں سے صرف ایک شخص جنت میں جائے گا تو میں امید کرتا ہوں کہ دہ شخص میں ہی ہوں گا اور اگر فرمان صادر ہو کہ دوزخ میں صرف ایک ہی شخص داخل ہو گا تو مجھ خوف ہے کہ دہ شخص کہیں میں ہی نہ ہوں" یہ حالتِ مسادات ہے جس میں خوف د رجا دونوں کے لیے برا بر <u>ہی</u>

جوانی میں خوف اور بردھانے میں رجا کا غلبہ مفید ہے :-

کم یاد رکھنا چاہئے کہ جوانی و تدرستی کے زمانہ میں مسلمان کو خوف غالب رکھنا چاہئے کہ اس غلبہ شہوت کے زمانہ میں شہوت نفسانے کے توڑنے اور مزلِ مقصود تک بینچنے کے لئے ممذّب بنانے کو خوف کے کوڑے کی ضرورت ہے اور برتھانے یا مرض کے زمانہ میں جب کہ موت قریب ہو تو رجا یعنی امید کو غالب رکھنا چاہئے کہ اول تو ضعف و فتاہت اور مرض کی وجہ ہے کچھ ہو تا ہی شیس بجراگر اس حالت میں خوف کا غلبہ ہوا تو جو کچھ ہو رہا ہے اتنا بھی نہ ہو تکے گا اور بالکل ہی ہاتھ پاؤں پھول جائیں گے حضور پُرِنُور حلی اللہ علیہ و سلم کا فرمانِ عالیشان ہے کہ مسلمان کو مرتے وقت اپنے رب کے ساتھ نیک گمان رکھنا چاہئے۔

رجا اور ہوس میں فرق :-

سسسسسسسس نیک گمان ای صورت میں ہو سکتا ہے جب کچھ انجال صالح پاس ہوں کیونکہ انعان جب کاشت کے لئے زمین میں بیج ڈالنا ہے کچریانی دینے اور بل چلانے میں اپنی طرف سے جنتی محنت کر سکتا ہو کر لیتا ہے اس کے بعد اللہ عزّوجل کے فضل پر بحروسہ کر کے الحچی پیدادار لینی نیوتے ہوئے کو کالٹے کی امید رکھتا ہے اور جب تک بینے میں ڈالا اس دقت تک انامہ کی خواہش رکھنا رجا (امید) نمیں بلکہ لالی بھوں ادر شیطانی دھوکہ ہے۔(اس لئے اللہ عزّوجل فرمانا ہے ''وہ جو ایمان لائے اور دہ جنوں نے اللہ کے لئے اپنے گھریار چھوڑے اور اللہ کی راہ میں لڑے وہ رحمتِ اللی کے

امیدوار میں اور اللہ بخشے والا مرمان ہے" اس سے معلوم ہوا کہ امید کو سش کے بعد ہوا کرتی ہے جس طرح کاشت کار بونے جوتنے کی یوری محنت کر لینے کے بعد منظر ہونا ہے کہ اگر آسانی آفت سے حفاظت ہوئی اور بکل اولہ ' آگ وغیرہ سے کھیت کو (الله مزوجل في بحائ ركما تو اميد ب كه جتنا فى والا ب ايك ايك كيد ل سر سر بلکه اس ب بھی زیادہ حاصل ہوں کے ای طرح مسلمانوں کو اللہ عزوجل کی اطاعت میں پوری مثقت اٹھانے اور مجاہدہ دریافت کرنے کے بعد امید رکھنی چاہئے کہ اگر اللہ عزد جل نے اپنے فضل سے میرے اعمال و افعال کو قبول فرما لیا تو ایک ایک نیکی کا سات سات سو گنا بلکہ اس سے مجمی زیادہ اجر ملے گا۔ خلاصہ بیہ ہے کہ عذاب کے خوف کے باعث گناہوں اور اللہ تعالی کی نافرمانیوں سے رکنا چاہتے اور ر مت اللی کے سبب نیکیوں میں رغبت ہونی چاہئے۔ پس خوف کو اس وقت معتبر سمجھو جب کہ وہ تہیں گناہوں نے روکے اور گناہ کی جرات نہ ہونے دے اور اگر بیہ عاصل نه ہو تو دہ خوف نہیں بلکہ عورتوں جیسی رقت قلبی اور وہم و خیال ہے جس کا کچھ اغتبار نہیں اور چونکہ خوف جب کمال کو پنچتا ہے تو دنیا ہے بے رغبتی پیدا ہو جاتی ہے جس کا نام زہد ہے اندا مناسب ہے کہ کچھ زہد کا بیان کیا جائے۔ ام. ای سخ موری خوف کا مع می دینم بچون کو حمیت اور خدا کا هنل -(ع) · · ایک نوجوان ن موت ادر مان کو میشن دهندیس ادر حرا کاخل -···· ، دار زين العابرين كا طواف كى دودون فو ف كالاام -

الم ي وفو تر مولى في المستاكا توب كا وافق اورد ما خول-

#### (۳) زېر

زمد شرح الصدوركى علامت ب :-

اللہ مزوج کل فرما آ ہے کہ ''اے محبوب (صلی اللہ علیہ و سلم) اس مال و جاہ ک فکر نہ کرو جو ہم نے کافروں کو دنیا کی تاذگی کی جن سے دے رکھا ہے کہ اس سے مقصود ان کو فتنہ میں ڈالے رکھنا ہے اور تہمارے پروردگار کی عطا بھتر اور زیادہ پائیدار ہے۔''

قارون ملعون کے قصہ میں اللہ عزومِل فرمانا ہے کہ ''تو وہ اپنی قوم پر نگلا اپنی آرائش میں' بولے وہ جو دنیا کی زندگی چاہتے ہیں کس طرح ہم کو بھی ایسا ملتا جیسا قارون کو ملا بے شک اس کا برا نصیب ہے اور بولے وہ جنہیں علم دیا گیا خرالی ہو تمہاری اللہ کا ثواب بھتر ہے اس کے لیے جو ایمان لاتے اور اچھے کام کرے''

اس تصد مصلوم ہوا کہ زہد علم کا پھل ہے۔ حضور مُرِنُور عُشاق کے دل کے مردر صلی اللہ علیہ وسلم کا فرمان زیشان ہے کہ جو محض صبح اضحے ہی دنیا کے تم میں گرفتار ہو جانا ہے اللہ تعالیٰ اس کا دل پریشان کر دیتا ہے اور ملتا اس قدر ہے جنا اس کی تقدیر میں لکھا جا دیکا ہے اور جو محض صبح اضحے ہی آخرے کی فکر میں لگ جاتا ہے تو اللہ تعالیٰ اس کا قلب مطمئن رکھتا ہے اور اس کی دنیا کی خود حفاظت و کفالت فرمانا ہے اس کا دل ختی کر دیتا ہے اور دنیا اتن مرحت فرمانا ہے کہ سے منہ پھر آ ہے اور دنیا اس کے چیچے ہماگی چلی آتی ہے۔

اللہ عزّد جلّ فرما تا ہے کہ "اللہ جس کو ہوایت دینا چاہتا ہے اس کا شرح صدر کر دیتا ہے"

محابہ کرام رضوان اللہ المجعین نے دریافت کیا کہ یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ! اس کی شاخت کیا ہے؟ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ دنیا سے بے ر مبتی دین کی جانب توجہ اور موت سے پہلے موت کا انتظام کرنا شرح الصدور کی

حقیقی زہر سے ہے کہ انسان دنیا کے مال و متاع کی جانب النفات نہ کرے اور باوہ دو اس کے حاصل کرنے کی قدرت کے کچر اس کی جانب متوجہ نہ ہو اور زہر کی اصل وہ نور اور علم ہے جو اللہ عزوج ہل کی طرف سے بندہ کے دل میں ڈال دیا جا تا ہے جس کی وجہ سے سینہ کھل جا تا ہے اور سے بات واضح ہو جاتی ہے کہ دنیا کے جملہ ماز د سامان کہ می کے پر سے بھی زیادہ حقیر میں اور آخرت ہی بمتر اور پائیدار ہے جس وقت سے نور حاصل ہوتا ہے تو اس حقیر دنیا کی آخرت کے مقابلہ میں اتی بھی وقعت نیس رہتی بعتنی قطب میں ایک پیلے پرانے چیتو کی کی وقت ہوار کرتی ہے اور زہر کا نہیں رہتی بعتی قطب میں ایک پیلے پرانے چیتو دنیا کی وقت ہوا کرتی ہے اور زہر کا مقدار پر کفانت کیا کرتا ہے جتما کس مافر کو سنر کا توشہ اپنے پاس رکھنا ضروری ہوتا ہے اور وہ ضروری سامان جس کی ہر صحص کو احتیان ہے یا طعام ہے یا لباس یا گھر کا سامان اور ہر ایک میں ذہر کے مرات اور مدارن ہیں جن کی تفسیل ہم بیان کرتے ہیں۔

مراتب زېد اور دت طعام :-

طعام کی ضرورت رفع کرنے میں زہد تمن مراتب میں تقیم کیا جا سکتا ہے لینی ہدت' مقدار اور جن ۔ بس مدت کے اعتبار ے اعلیٰ درجہ کا زہد تو یہ ہے کہ صرف ایک وقت کے کھانے پر قناعت کرے لینی اگر ضبح کو بھوک رفع ہو جائے تو شام کے لیتے کچھ پاس نہ ہو اور شام کو پیٹ بھر جائے تو ضبح کے لیتے کچھ ذخیرہ نہ ہو اور اوسط اور اونی درجہ سے ہے کہ صرف سال بھر کا ذخیرہ جع کر لیا جائے اور سال سے زیادہ کا اور اونی درجہ سے ہے کہ صرف سال بھر کا ذخیرہ جع کر لیا جائے اور سال سے زیادہ کا سامان جح کرنا تو زہد سے بالکل خارج ہے البتہ اگر کسی قسم کا ذریعہ کب اور تخصیل معاش کے لیے دنیا کا کوئی مشغلہ نہ ہو تو سال سے زیادہ کا ذخیرہ جع کر لیا بھی زہر کے مان نہیں ہے چنانچہ حضرت شیخ داؤد طائی رحمتہ اللہ علیہ کے پاس میں درہم تیے جس مواش نہ تھا اس لیے میں سال کا ذخیرہ جع رکھنا زہر کے طاف نہ ہوا۔

مراتب زېد اور مقدار طعام :-

طعام میں مقدار کے اعتبار سے ادنیٰ درجہ کی مقدار جس کو زہد کا اعلیٰ درجہ کمنا چاہئے نصف رطل لینی پاؤ (سیرکا چوتھا حصہ) اناج ہے اور ادسط درجہ کی مقدار آدھ سیراور اعلیٰ مقدار جو زہد کا ادنیٰ درجہ ہے سیر بھر غلہ ہے پس جس نے اس سے زیادہ مقدار کھائی قہ سمجھو کہ زہد کے طلاف کیا۔

مراتب زہد اور جنس طعام :۔

جس کی حیثیت سے اعلٰی درجہ کا زہد اس جس کے کھانے پر قناعت کرنا ہے جس میں غذائیت پائی جائے گی اگرچہ اناج کی بھوی ہی کیوں نہ ہو اور اوسط درجہ ہو کی روثی ہے اور ادنی درجہ گیہوں کے بے چینے آنے کی روٹی کا کھانا ہے' اگر آثا چھان لیا تو اس کا نام زہر نمیں ہلکہ تنعم اور خلذذ ہے اور ترکآری میں اقل درجہ کی

ترکاری جو زہد کا اعلیٰ درجہ ہے مرکد اور میزی اور نمک کا استعال ہے اور اوسط درجہ چکنائی کا استعال کرنا ہے اور اعلیٰ درجہ کی ترکاری جو زہد کا سب سے نیچ کا درجہ ہے گوشت کھانا بشرطیکہ ہفتہ میں صرف ایک یا دو مرتبہ ہو اور اگر بیشہ گوشت کھانا عادت بن گی تو تجر ذہر سے بالکل باہر نکل گیا۔ سنو اور فور کرد کہ اُم الموشین دسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے دولت کدہ میں آگ تک نہ سکتی " (ابن ماجہ) ای رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے دولت کدہ میں آگ تک نہ سکتی " (ابن ماجہ) ای مدینہ منورہ میں تشریف آوری کے بعد کمی میں ملس تین روز گیروں کی دوئی تاول نے ذمائی۔ اللہ ملی علی حسب وصف بقلو زهدہ و کمالد لیاں اور زید کے درجات :۔

لباس میں اعلیٰ درجہ کا زم یہ ہے کہ صرف استے کپڑے پر قاعت کرے جس سے ستر چھپ جائے اور سردی گری رفع ہو سکے اور ادنیٰ درجہ کا زم یعنی اعلیٰ درجہ کا لباس یہ ہے کہ کسی کمرورے کپڑے کا کرتہ پاجامہ اور ایک رومال رکھ لپی اگر دو کرتے بھی پاس ہوں گے تو زم ہاتھ سے جاتا رہے گا زم میں کم سے کم یہ تو ضرور بوتا چاہئے کہ اگر پتے ہوئے کپڑوں کے دھونے کی ضرورت چیں آئے تو دو سرا جو ژا اللہ عنہ ذرال پندھ کر دھولے اور تجران کو کپن لے حضرت ایو بردو رضی اللہ عنہ ذرال بندھ کر دھولے اور تجران کو کپن لے حضرت ایو بردو رضی اللہ عنہ درمال بندھ کر دھولے اور تجران کو کپن لے حضرت ایو بردو رضی میں صول کر یہ دیمال کر شکھ دکھایا اور قرمایا کہ ان دو کپڑوں میں سرور دو عالم نور میں صلی اللہ علیہ وسلم کا دصال مبارک ہوا (بخاری و مسلم) ایک مرتبہ سرکار اید قرار میں اللہ علیہ وسلم نے نعلین مبارک کا ایک نیا جو ژا استعال قرمایا تو فرز سر میں ہوتے اور فرمایا کہ بچھ سے نعلین ایچی معلوم ہو کی اور اندیشہ ہوا کہ اللہ علیہ علیہ ہوتے اور ذرمایا کہ بچھ بے نعلین مبارک کا ایک نیا جو ژا استعال فرمایا تو فرز سر میں ہوتے اور نرمایل کہ بچھ ہے نعلین مبارک کا ایک نیے جو گا ہے فراکر آپ معلی اللہ علیہ وسلم باہر تشریف لائے اور جو مسکین سب سے پہلے طا اے مرصت خار اور حضرت martat.com

عمر فاروق رضی اللہ عنہ کی قیص میں بارہ ہوند گئے گئے جن میں سے بعض چڑے کے تھے۔ حضرت علی کرم اللہ وجہ فرماتے ہیں کہ متلزاء پر مزوری ہے کہ ادنی طیثیت کے لوگوں جیسا لباس پنے ناکہ امراء اور اہل مال اس کا اقتداء کریں اور فقراء و نادار خود کو حقیر تقسور نہ کریں۔

مکان اور زہد کے درجات :۔

مسکن میں ادنیٰ درجہ کا مسکن جو زہد کا اعلیٰ درجہ ہے بیہ ہے کہ مسافر خانہ یا مسجد کے مجرہ میں زندگی گزار دے اور اعلیٰ درجہ کا مکن سے ب کہ سکونت کے لئے کوئی خاص جگہ تجویز کرے لیتن بقدر ضرورت ایک حجرہ خواہ خرید لے یا کرانیہ پر لے لے بشرطیکہ حاجت سے زمادہ اس میں وسعت نہ ہو اور نہ اس کی اونچی دیواریں ہوں نہ قلعی چونا ہو نہ استرکاری مکانات میں رہائش تو زہد ے خارج ہے' حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنما فرماتے ہیں کہ ہم مکان میں چونا استرکاری کر رہے تھے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم تشریف لائے اور فرمایا کہ بھائی دقت تو اس ے پہلے برابر ہو جانے والا ب" مطلب بیہ ہے کہ انسان کو ناپائدار زندگی گزارنے کے لئے اتحکام و پائیداری کی کیا ضرورت ہے موت آجائے گی اور نہیں دھرا رہ جائے گا۔ حضرت نوح علیہ السلام نے رہائش کے لئے چونس کا ایک جھونپردا بنا رکھا تھا' ای میں زندگی بسر فرماتے تھے لوگوں نے عرض کیا کہ یا نی اللہ علیہ السلام ایک گھر بنا کیجئے ماکہ آرام طے آپ علیہ السلام نے فرمایا کہ مرنے والے کے لئے تو یہ پھونس کا گھر بھی بہت ب- حديث شريف مي آيا ب كم ضرورت ، زاره جو مخص مكان بنائ كا قيامت کے دن اس کو تکلیف دی جائے گی کہ اس مکان کو سر پر اٹھائے پس اب تم خود سمجھ لو کہ ضرورت س چیز کا نام ہے اور س مقدار و حیثیت کے مکان سے رفع ہو علق ب فلاہر ہے کہ جس حد تک گرمی و سردی رفع ہو وہ تو ضرورت میں داخل ہے اور اس سے زیادہ سجادٹ یا وسعت تو عبث بیکار اور آخرت کے لئے مخدوش و خطرناک بی ہے۔

گر کا سامان اور زہد کے درجات :-

گھر کے ساز و سامان کے کٹی درج ہی۔ ادنی درجہ کا سامان جس کو زمبر کا اعلیٰ درجه مونا جابح وه ب جو حفرت عيلى على نبينا و عليه العلوة والسلام كا حال قعاكه ایک کنگها اور ایک آب خوره پاس تما سمی کمر کا اثاث اور سمی سفرو حضر کا سلان ایک بار چلے جا رہے تھے کہ ایک مخص نظر آیا جو الطیوں سے تکھے کا کام لے رہا تھا اور بال درست کر رہا تھا ہے د کچھ کر حضرت عیسیٰ روح اللہ علیہ السلام نے تکلما چھینک دیا اور فرمایا کہ بد تو ضرورت سے زائد چیز نکلی اب آب خورہ رہ گیا اس کو لے کر آگ یطے تو ایک شخص کو دیکھا کہ ہاتھ کے چلو سے پانی پی رہا ہے ایس آب خورہ بھی پھینک دیا اور فرمایا کہ اللہ عزوجل کے عطا کتے ہوئے بدن ہی کے عضو سے جو کام نکل آئے اس کے لئے دوسرا انظام کرتا بے کار بے اور اوسط درجہ سے کہ معمولی برتن رکھ اور وہ بھی ہر قسم کی ضرورت کے لئے ایک عدد سے زیادہ نہ ہو اور اس میں بھی یہ لحاظ رہے کہ جمال تک ہو سکے کی ضرور تی ایک بی برتن میں رفع ہو جائی چنانچہ حضرت عمر فاروق رضی اللہ نے شہر ممص کے حاکم حضرت عمر بن سعد رضی اللہ عنہ ے دریافت فرایا کہ تمارے گریں دنیا کی ضرورتوں کے لئے کیا کیا اسباب ہی ؟ انہوں نے جواب دیا کہ ایک تو لاتھی ہے کہ اس سے سارا کا کام لے لیتا ہوں اور ای سے موذی جانور سانب بچھو وغیرہ کو مار دیتا ہوں اور ایک تھیلا ہے جس میں کھانا رکھ لیتا ہوں اور ایک پالہ ہے جس میں کھانا رکھ کر کھا لیتا ہوں اور ای میں بقدر ضرورت سرادر کپڑا دھولیتا ہوں اور ایک برتن ہے جس میں اتنا پانی آجاتا ہے جوینے اور وضو کرنے کے لئے کانی ہو جاتا ہے لیں یہ چار عدد چیزیں میرے پاس موجود میں اور ساری ضرور تیں الٹ بھیر کر ای میں پوری ہو جاتی ہیں۔ حضرت عمر رضی اللہ عنہ یہ فرما کر کہ بچ کہتے ہو' خاموش ہو رہے۔ تم نے سنا ہو گا کہ رسول مقبول صلى الله عليه وسلم كا بسر مبارك جس ير استراحت فرمات تح ايك تو جرمى تحميه فعا جس میں ایفد گھاس بحری ہوئی تھی اور ایک کمبل تھا۔ غرض زاہروں کے سے حالات

ہیں ہو نمونہ کے طور پر بیان کردئے۔ گئے ہیں۔ martat com

ذام دل ک محبت افتیار کرد:-

اگر اس مرتبر کمال کے حاصل کرنے سے خدانخواستہ محروم رہو تو کیا اس سے مجمع گھ کررے ہو کہ کال کے حاصل کرنے کی خدانخواستہ محروم رہو تو کیا اس سے محمد کل کردے ہو کہ قاب میں مجت اور ذی اس کے حصول کی خواہش تو باقی رہے نیز اس کا ہیٹ خال رکھو کہ اور ذی ثروت لوگوں کے قرب کی قلب میں اور ذی تروت لوگوں کے قرب کی قلب میں مجت اور ہماں مرحد کو واجن کی تعنی دار وال میں کہ ہو کہ وال میں محمد کر ہو کہ میں محمد اور ذی تروت لوگوں کے حصول کی خواہ میں تو باقی رہے نیز اس کا ہیٹ خوال رکھو اور ذی ثروت لوگوں کے قرب کی قلب میں محمد اور ذی تروت لوگوں کے قدم نو کہ محمد کی خواہ میں محمد اور ہماں مرحد کر حصول کی خواہ میں تو باقی رہے نیز اس کی خواہ میں محمد اور ہماں مرحد کو دول کی خواہ میں خواہ میں محمد کی خواہ میں تو بال کہ موج ہوئی کر حکم کر خواہ میں محمد کر خواہ میں خواہ میں خواہ میں محمد کر خواہ میں محمد کر خواہ میں خواہ میں خواہ میں خواہ میں خواہ میں خواہ میں محمد کی خواہ میں خواہ میں محمد کی خواہ میں خواہ می خواہ میں خوا 

(i) ہیر کہ نفس دنیا کی طرف ماکل ہو حکر اس کو جبرا " بے التفات بنایا جائے ادر دنیا حاصل کرنے سے زبرد تی روکا جائے اس حالت کو زہر کہنا تو تحمیک معلوم نہیں ہو یا البتہ اگر تزہد (اظهار زہد) کہا جائے اور زہد کی ابتداء سمجھا جائے تو مناسب ہے۔ (ii) ہیہ کہ نفس دنیا ہے اتنا متعفر ہو کہ اس کی طرف ماکل ہی نہ ہو اور سمجھ

(۱۱) میہ کہ س دنیا سے انا سطر ہو کہ اس کی طرف کا س تی نہ ہو اور مجھ جائے کہ دنیا اور آخرت کی نعتوں کا کیجا ہونا چو نکہ نامکن ہے اس لئے آخرت کی لذتوں کے حاصل کرنے میں دنیا کے مال و متاع پر اس طرح خاک ڈال دینی چاہئے جس طرح کمی ہیٹی ہما جو ہر کے خریدنے میں چند روپ کو خرچ کرنے میں درینے نمیں ہونا بلکہ روپیہ دے کر نمایت خوشی ہے جوہر لے لیا جاتا ہے ایسے ہی دنیا کا ساز و سامان چھوڑ کر ہوی مسرت کے ساتھ آخرت کی نعتیں حاصل کرلی جائیں۔

(iii) یہ کہ دنیا کے مال و متاع کا عدم اور وجود برا بر ہو جائے اور یہ خیال رہے کہ جو کچھ بھی دنیا میں ہے وہ اللہ عرّوجلؓ کے بے شار خزانوں کے بحر تاہید کنار کا ایک قطرہ ہے لیں اگر مل جائے تو کچھ مترت نمیں اور اگر نہ کے یا آیا ہوا ہاتھ سے چلا جائے تو کچھ حسرت نمیں' اس درجہ میں تو دنیا کی طرف متوجہ ہو تا ہے اور نہ اس سے افتر ہوتا ہے اور کی زہد کے کمال کا درجہ ہے کیونکہ تفتر بھی ایک قسم کی توجہ ہے اور اس میٹے کے باوقعت ہونے کی علامت ہے اس لئے کہ جس میٹے کی وقعت ذہن سے لکل جایا کرتی ہے اس کی دونوں اطراف یعنی تنظر اور تو جر برا ہر ہو جایا کرتی

ہں۔ ایک مرتبہ حضرت رائعہ عدومہ رحمتہ اللہ ملیما کی مجلس علی او ول نے دخاکی مذمت بیان کرنی شروع کی تو آب رحمتہ اللہ علیما نے فرمایا کہ دنیا کی قدر و منزلت تمارے دلوں میں بے ای لئے تم اس کی ندمت کر بے ہو جملا ایک ذلیل اور بے قدر چیز کی بھی کوئی ندمت کیا کرنا ہے۔ خوب جان او کہ جب دنیا کی وقعت دل سے نکل جائے گی تو رغبت اور نفرت دونوں سے انسان خالی الذبن ہو جائے گا۔ ایک مرتبه حفرت عائشه رضى الله عنها كى خدمت من ايك لاكه دربهم آئ اور آب رضى الله عنها ن ان ب نفرت كا اظمار نه فرمايا بلكه قبول فرماكر اى روز مساكين مي تقسیم فرما دیئے۔ خادمہ نے عرض کیا کہ اے اُم المومنین رضی اللہ عنها ! ایک درہم کا گوشت ہی خرید فرمالیتیں جس ہے آپ رضی اللہ عنہا کی افطاری کا اہتمام ہو سکتا تو ارشاد فرمایا که اگر پہلے یاد دلاتی تو یہ بھی کر لیتے اب تو کچھ باق نہیں رہا یہ درجہ غنا کہلا آ ہے ایس ناعاقبت اندایش جامل صوفی وطوکہ کھاتے اور اپنے مال کے برجنے اور رص کو غنا کا درجہ سمجھ جاتے لینی یوں خیال کرتے ہیں کہ چونکہ ہمارے دل کو دنیا ے علاقہ نہیں رہا اس لئے ہمارے واسطے سد مال و متاع کی کثرت نقصان دہ نہیں حالا نکہ ان کا بیہ خیال شیطانی دھوکہ ہے' امتحان کرنے سے اس کی کھوٹ معلوم ہو جائے گی مثلا اگر سارا مال یک لخت چوری ہو جائے تو دیکھو ان کا کیا حال ہو تا ہے' اگر اینا مال چوری جانے کا ای قدر اثر ہو جتنا کمی اجنبی کا مال چوری جانے سے ہوتا ب ت سمجھو کہ بے شک ان کے دل کو مال سے محبت نہیں ہے اور ان کے نزدیک مال کا رہنا اور چلا جانا دونوں برابر ہیں ورنہ دل کی چوری کچڑی گٹی الغرض زہد کا اعلیٰ درجہ یہ ب کہ زہد سے بھی زہد حاصل ہو جائے لیعنی دنیا کی جانب سے ب التفاتی کو بھی وقعت کی نظرے نہ دیکھے بلکہ یوں سمجھے کہ دنیا کی کوئی چیز بھی ہو جس کا چھوڑتا ہمت اور ہمادری شمجی جائے یا مسرت کی نگاہ ہے دیکھا جائے اس کی تو اہل بھیرت کے نزدیک اتن بھی قدر نہیں ہے جتنی کی بڑے بادشاہ کے نزدیک ایک بیے کی قدر ہوا کرتی ہے اس بے حیثیت دنیا کو چھوڑ کر یہ سمجھنا کہ ہم سب نے کچھ چھوڑ دیا حقیقت میں اس کے درجہ کا اس کی حیثیت سے بڑھانا ہے اس کی مثال تو ایس سمجھو

جیسے کوئی فخص شاہی دربار میں داخل ہونا چاہے اور اس کو دروزے پر بیٹما ک<sup>ت</sup>ا داخلہ ے روک رہا ہو۔ پس بیہ اس کے سامنے ایک روٹی کا گلزا ڈال دے باکہ کتا اس کے کھانے میں لگ جائے اور یہ اپنے مطلوب کے دربار میں جا داخل ہو ای طرح شیطان اللہ فزوجل کے دروازے کا کتا ہے جو سالک کو مطلوب تک پینچنے سے روک رہا ہو اور ساری دنیا روٹی کے ایک نکڑے ہے بھی زیادہ بے وقعت ہے جس کو اس کے سامنے ڈال کر سالک نے اپنے مطلوب تک پینچنے کا راستہ صاف کر لیا ہے اپس تم ہی سوچو کہ شاہی دربار کی حاضری کا اعزاز حاصل کرنے کے لئے جو کتے کو روثی کا گلزا ڈالا گیا ہے نہ اس کی ذہن میں وقعت ہو گی اور نہ اس کو قابل ذکر و خیال امر سمجھا جائے گا بلکہ روٹی کے تحکڑے اور دنیوی بادشاہ میں تو کچھ مناسبت بھی معلوم ہوتی ہے کہ دونوں ایک دن فنا ہونے والے پس فانی شتے کے حصول کے لئے ایک فانی شتے کا کھو دینا جب وقعت کی نگاہ سے شیں دیکھا جا آ تو دنیا اور آخرت میں تو کوئی مناسبت ہی نہیں ہے اس لئے کہ اگر دنیا لا کھوں بھی ہوں گی تو ایک دن فنا ہو جائیں گی۔ پس آ فرت کی جاوید نعمتوں اور پائیدار ملک کی دائمی سلطنت حاصل کرنے کے لئے گر دنیا کو ہاتھ سے چھوڑ دیا جائے اور شیطان کے حوالہ کر دیا جائے تو اس کا خیال اور ذکر ہی کرنا فضول ہے۔

ذہ کے اسباب:۔

(i) کبھی تو دوزخ کا خوف اور عذاب کا اندیشہ زہد کا سب بن جا آ ہے اور اس زہد کو خانفون کا زہد کتے ہیں اور یہ سلکین طریقت کے نزدیک ادنی درجہ ہے۔ (ii) کبھی اخروی نعتوں اور لذتوں کی رغبت کا باعث ہو جاتی ہے اور اس کو راجین کا زہد کتے ہیں اور یہ درجہ پہلے ورج سے بڑھا ہوا ہے کیونکہ رجا لینی امید محبت کو متعنی ہے اور محبت کی فضیلت تمیں مطوم ہو چکی ہے۔ (iii) تیرا درجہ جو سب سے اعلیٰ ہے وہ یہ ہے کہ ماسوی اللہ عزّوج کل کی جانب نے بے توجی اور نفس کا فیراللہ کو حقیر سمجھ کرچھوڑ دینا زہد کا باعث ہو اس کو حقیق زہد کتے ہیں کیونکہ پہلے دونوں درجوں کے زید تو ایے ہیں کہ چسے کمی نافع سودے کی marfat.com Click For More Books

ترید و فرونت ہوتی ہے کہ ایک حقیر چڑ کو اس لئے پھوٹو دیا کہ تلکیف دینے والی معیبت اس کی وجہ سے دور ہو جائے اور راحت و نفع دینے والی چڑ ہاتھ لگ جائے اور اس درجہ میں ماسوی اللہ تخروج کی جانب النقات کرنے ہی کو فعنول سمجما گیا ہے کیو نکہ وہ کوئی چڑ بی نہیں ہے ہیں اس درجہ میں اللہ تعالیٰ کے سوا ہو چڑ بھی ہو خواہ مال ہو یا جاہ اور کوئی ایک شئے جس سے محوا "لذت حاصل ہوا کرتی ہے سب ہی سے زہر حاصل ہوتا ہے اور بعض سے نہیں ہوتا اور کی وجہ ان درجوں کے ضعیف کی محبت زیادہ ہو ای سے زہر حاصل ہوتا قابل اہتمام وجہ بھی ہو۔ کی محبت زیادہ ہو ای سے زہر حاصل ہوتا قابل اہتمام وجہ بھی ہے۔ زہر اور فقر بیش فرق:۔

زہد کے معنی میہ ہیں کہ باوجود دنیا حاصل کر سکنے کے دنیا ہے ایس بے رخی اختیار کی جائے کہ دنیا اس کے پیچیے بھاگے اور یہ اس سے دامن چھڑائے اور اگر معاملہ برعکس ہو کہ بیہ دنیا کو حاصل کرنا چاہے گلر دنیا اس کے ہاتھ نہ آئے تو اس کو زہر نہیں کہتے بلکہ اس کا نام فقر ہے اور فقر کا درجہ زبد کے برابر نہیں ہے ہاں فقر کو تو تحرى ير فضيلت ضرور ب كيونكد تو تحرى من دنيا كى لذتو ب دل بتلى موجاتى ب اور اس لئے مرتے دفت ان مرغوبات کے چھوڑنے سے حسرت ہوا کرتی ہے اور دنیا گویا جنت معلوم ہوتی ہے اور آخرت قید خانہ' برخلاف فقر کے کہ اس حالت میں لذتوں سے اگرچہ جرا" قہرا" باز رکھا گیا ہے تاہم چونکہ کمی چز کا ذائقہ اور مزہ کبھی منہ کو نہیں لگتا اس لئے مرتے وقت کمی چیز کی محبت میں دل نہ لگائے گا بلکہ دنیا کو مصائب و آلام کا گھر شمجھے گا اور جنت اے آخرت کی آزادی کا گھر معلوم ہو گی۔ اس میں شک نہیں کہ فقر بھی اللہ عزوجتل کی بدی نعمت اور سعادت اخردی کا مضبوط ذرلیہ ہے چنانچہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم کا فرمانِ عالیشان ہے کہ ''اللہ عرّوجلّ اپنے نیک بندے کو دنیا سے ایسا بچا تا ہے جیسے تم اپنے عزیز بیار کو کھانے پنے کا پر ہیز کراتے ہو' میری اُمُت کے فقراء جنت میں امراء سے پاچچ سو برس پہلے داخل ہو جائیں گے جب کسی فقیر کو دیکھا کرو تو خوش ہو جایا کرو اور کہا کرو کہ صالحین کے

طريق ريط وال مرحبا" (ماكم محم)

حضرت موئی علی نبعنا وعلیہ العلوة والسلام نے ایک بار اللہ مرّو جل ے عرض کیا کہ یا باری تعالی ! تجھے کونے بندے محبوب میں؟ تجھے بتا کا کہ میں ان سے محبت کروں ارشاد ہوا کہ فقیر جن کو لوگ پاس بھی نہ کھڑا ہونے دیں۔ یاد رکھ کہ اگر فقیر اپنی حالت پر قائع ہو اور طلب مال کا زیادہ حریس نہ ہو تو اس کا درجہ ذاہد کے قریب قریب ہے۔ سرکار دو عالم نور مجسم صلی اللہ علیہ وسلم کا فرمان عالیشان ہے کہ اس کو مبارک ہو جے اسلام کی ہوایت ہوئی اور بقد رکھا چات معاش کی اور دہ اس پر قائع مارک ہو جے اسلام کی ہوایت ہوئی اور بقد رکھا چات معاش کی اور دہ اس پر قائع مارک ہو تھے اللہ مرد جات کو میں پند ہے (ترین) حضرت اسلوں علیہ السلام پر دی مازل ہوئی کہ اے اسا میں (ملیہ السلام) بحق خطرت دل کوگوں کے پاس ڈمونڈا کرد۔ حضرت اساعل علیہ السلام نے دریافت کیا کہ یا التی ! وہ کون لوگ میں ارشاد ہوا کہ معرت اساعل علیہ السلام نے دریافت کیا کہ یا التی ! وہ کون لوگ میں ارشاد ہوا کہ ''مابر فقیر'' خلاصہ یہ ہے کہ اگر فقیر کے ساتھ قناصت اور معرو درما ہی ہو تو خلوٰ نوُر اور اس کا تواب بست ہی زیادہ ہے اور چو تکہ ذہر کی ایتداء فقر پر مبر کرنا ہی ہے اس لئے صبر کا بیان کرنا مناسب معلوم ہو تا ہے۔

(۴) مبر

الله عزو مبل نے جعنی مبر کرنے والوں نے لئے صفات بحص قرمانی ہیں اتنی دو سروں نے لئے نہیں فرائیں چنانچہ الله تعالی ارشاد فرمانا ہے کہ محالله مبر کرنے والوں نے ساتھ ہے" ۔ "مبر کرنے والوں پر ان نے پروردگار کی مہریانی اور رحمتیں میں اور ودی کامیاب ہیں" اور فرمایا محمر کرنے والوں کو بے شار اجر دیا جائے گا" وفیرہ۔ مسل اللہ علیہ وسلم کا فرمان ذشان ہے کہ مبر تعف ایمان ہے اور سرکایر دو عالم کور مجسم ایک فزانہ ہے (ابو قیم۔ صحح) جس محف کو یہ خصلت مرحمت ہوتی اور وہ بیا فور ایک فزانہ ہے (ابو قیم۔ صحح) جس محف کو یہ خصلت مرحمت ہوتی اور وہ بیا فرت نصیب ہے۔ شب بیداری کرنے والے اور بیشہ روزہ رکھے والے سے اس کا درجہ افضل ہے۔

مر المراد ب؟

مبر کے حقیق معنی ہوتے نفس کے مقابلہ میں اللہ مزوجل کے عظم پر مستقل اور ثابت قدم رہنے کے ہیں کہ یہ مرف انسان بی کو حاصل ہو سکما ہے اس لئے کہ اس پر دو مخالف لفکر مسلط اور حملہ آور ہیں جن میں ایک لفکر اللی لینی فرشتوں اور عقل و شریعت کا لفکر ہے جن کا مقصود ہے ہے کہ انسان کو اپنے قابو میں لائیں اور ہوایت پر قائم رکھیں اور دو مرا شیطانی لفکر لینی غیظ و غضب اور نفس کی خواہتوں اور اس کے اسباب کا لفکر ہے جو چاہتا ہے کہ انسان کو اپنے قعید میں رکھ اور پابند ہوا و حص بتائے 'انسان کو بالغ ہو کر دونوں میں احمیاز کرنا اور شیطانی کروہ سے جنگ و جدل کرنا پڑنا ہے لیں اگر عقل کو غلبہ ہوا کہ دین اسلام اور شریعت تھرید (صلی اللہ علیہ و سلم) پر استقلال نصیب ہوا تو مبر کا مرتبہ اس کو حاصل ہو کیا اور چونکہ چوپایوں میں مرف شوات و خواہشات کا مادہ ہے عقل اور دین کا شعور شیس ہے اور فرشوں میں

صرف قرب اللی کی استعداد پیدا کی سطی ہے وہ شہواتِ نفسانی اور غیظ و غضب سے بالکل باک میں کہ ہروقت تنجع و تعلیل میں مشخول رج میں اور جانے تی نمیں کہ شوت کیا چ<u>ڑ</u> ہے **اندا صبر کا مرتبہ ان دونوں میں سے <sup>ک</sup>ی کو حاصل خمیں ہو سکتا اور** انسانوں میں چونکہ متغاد منتش موجود ہیں یعنی خواہشاتِ نفسانیہ بھی ہیں اور برا تجلا ستجینے کا شعور اور عقل و فطرت سلیمہ بھی موجود ہے کپل ایک کو مغلوب اور دوسرے کو غالب کرما جس کا نام صبر ہے انسان ہی کے لئے مخصوص ہے یاد رکھو کہ جب سے دونوں حالتیں اپنا اپنا رنگ جمانا چاہتی ہیں تو اس وقت انسان کو عقل سے کام لینے اور انجام سوچنے کی ضرورت پڑتی ہے' آکہ دین کو غالب رکھ کر مقام مبر پر پنچ اس کی الی مثال ہے جیسے مریض کو تلخ دوا اور عشل چاہتی ہے کہ اگرچہ اس کی تلخی ناکوار مزرے کی مکر آتکھیں بند کر کے جرا " قرا " لی لی جائے آک مدعدہ جلد حاصل ہو' پس اکر عص کو غلبہ ہو کا تو بے شک دداک تلخی پر مبر کیا جائے گا' ای طرح اکر دبنی مقابلہ میں عقل اور فطرتِ سلیمہ کو غلبہ ہو گا تو ضرور ہے کہ ریاضت اور مجاہدہ کی د شواریوں کو برداشت کیا جائے گا اور چونکہ ایمان ہے علم اور عمل کا اور عمل کی دد ا طراف ہیں جن میں بعض کا کرنا مقصود ہے اور لعض ے باز رہنا' ای طرح اخلاق اور عادات میں عاداتِ محودہ ہے آراستہ ہونا ضروری ہے اور خصا کے رزیلے ے خالی اور پاک رہنا لازمی ہے اور بیہ درجہ بغیر صبر کے حاصل شیں ہو سکتا انڈا (رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے صبر کو آدھا ایمان فرمایا ہے اور صبر چونکہ تجمع شموت کے مقابلہ میں ہوتا ہے اور تمجی غشہ کے مقابلہ میں اور وہ شہوت کے توڑنے کا نام ہے الذا ردزه كونعف ميرارشاد فرمايا ب

مبرکے درجات :۔

یاد رکو کہ میر کے تین درج ہیں۔ (i) اعلی درجہ ہیے کہ شہوت اور ہوائے نئس کے مادہ تی کا قلع قسع ہو جائے کہ اس کو مقابلہ کی قدرت تی نہ رہے اور دین پر ثبات و بقا نصیب ہو اور انہی نوس کو نئس معلماندہ کے خطاب سے بخاطب بنا کر مرتے وقت شارت دی جائے گی itemartat.com Click For More Books

کہ اے نظر مطعندہ کل اپنے پوردگار کی طرف کہ تو اللہ سے راضی اور اللہ کھی سے راضی۔

(ii) سب سے اونی درجہ یہ ہے کہ ہوائے نغسانی غالب آجائے اور قلب شیطانی لنکر کے حوالہ ہو جائے الی خطر ناک حالت والوں کو اللہ تعالی فرما تا ہے کہ "میرا فرمان صادر ہو چکا ہے کہ تم ے جنم بحر دول کا" (اللہ بناہ میں رکھ) اس کی دو علامتیں میں ایک بد کہ الیا فخص کما کرنا ہے کہ "بچھ میر کا شوق قوب محر بچھ ب ہو نہیں سکتا اور اس لیے اب اس کی کچھ خواہش بھی نہیں ردی" ہے ہایں اور ناامیدی کا درجہ ہے جو مملک ہے اور جانبری کی امید نہیں وو سری صورت ہے ہے کہ توبہ کا شوق بھی نہ رب اور کینے لگے کہ اللہ رحیم و کریم ہے اے میری توبہ کی کچھ ردا نمیں ب اگر قوبہ کے بغیروہ مجھے جنت میں بھیج دے کا تو اس بے جنت جیسی وسیع جگہ چھوٹی شیں پڑ جائے گی اور اللہ تعالیٰ کی رحمت شاملہ میں کچھ کی شیں آجائے گی' یہ بے چارہ کم عقل متح پر جا س پابند ہوا وہوں کی ایک مثال ہے بیسے کوئی شخص کافروں کے ہاتھ میں قید ہو جاتے اور کافر اس کو تجمعی خدو بروں کے چرانے اور ان کے کھلانے پلانے کی خدمت سپرد کر دیں اور تجمعی اس کی گردن اور کمر ر شراب کے پیے لددا کر اپنے تکروں تک لے جائیں اور یہ اس دلیل حالت کو ذلیل نہ سمجے' پکر بھلا اس کی نجات کی کیا صورت ہو کمتی ہے' تھی بتاؤ کہ اگر بادشاہ کی کی پاری اولاد کو پکڑ کر کمی ذلیل و بے عربت غلام کے حوالے کر دیا جائے کہ وہ اس کو اپنا غلام بنائے پاؤن دلوائے اور جو چاہے خدمت لیا کرے تو اس بے چارے شنزادے کا کیا حال ہو گا ای طرح اس غفلت شعار مسلمان کا حال ہے۔ جس نے اللہ مزوجل کے قرب پر دنیائے فانی کو ترجع دی اور ہوائے نغسانی کا قدری ہو گیا کہ توبہ اور اللہ عروجل کی طرف توجہ کا شوق بھی اس کے دل سے جاتا رہا۔

(iii) متوسط ورجہ ہے ہے کہ لفکر النی اور شیطانی کروہ میں جنگ و جدال قائم رہے کہ مجمی اس کا لیہ بھاری ہو جائے اور مجمی اس کا پلہ' نہ اس کو کامل فکست ہو اور نہ اس کو کھلی ہوئی فتح' پس اس قسم کے لوگوں کے بارے میں ارشاد ہے کہ "بیے

وہ لوگ میں جنوں نے اعمال صالح کو بدکاریوں میں خلا کر رکھا ہے امید ہے کہ اند تعالی ان پر قوجہ فرائے " اس کی علامت یہ ہے کہ ضعف خواہش کو چھوڑ دے اور زور آور شوات کو نہ چھوڑ سکے اور کمی خواہشات کو چھوڑ دے اور کمی ان کے ہاتھوں عالا آجائے محر اپنے مغلوب ہونے پر حسرت و افسوس ضرور کرتا اور برابر اس کوشش میں لگا رہے کہ کمی طرح نفس پر قابو حاصل ہو جائے تو تمتر بتے اس کو جماد اکبر کما کمیا ہے اور اس میں اس کو دیکھنا چاہئے کہ کماں تک فتح حاصل کرتا ہے اگر مغلوب رہا اور قوتِ عشل کو غلب نہ دے سکا تو بالکل جانور کے برابر ہے بلکہ اس سے چوپایہ کی طرح اپنی خواہش نشس کے پورا کرنے میں معروف ہے اور اگر غالب آلیا تو کام بن کیا۔

انسان ہر حال میں صبر کا مختاج ہے

انسان این تمام زندگی جر حال میں مر کا حمای ج کیونکہ دنیا میں دو بی حالتیں جیں اپنی مرضی کے مطابق و موافق یا مخالف و ناکوار پس اگر مرضی و مناء کے موافق حالت ج۔ تدریق خوشحال اولاد عزت و شرت سب کچھ حاصل ج ت تو مرک نمایت ضرورت ہے کیونکہ اگر نفس کی باگ نہ تماے گا تو یہ سرکش شرارت کرے گا اور تنعم و تلذذ میں بے باکانہ قدم رکھے گا یعنی خواجشات کے پیچے ہو لے گا اور ایتداء و انتما سب بحول جائے گا آی لئے صحابہ کرام کر ضوان اللہ العمین فرماتے میں کہ ہم تکلی اور فقر کے فتہ میں ہوئے تو صابر لکظ مر فرانی و دسعت کے فتہ میں جلل ہوئے تو مر نہ کر سکے لینی فعت کا پورا حق ادا نہ ہو سکا فراخی میں مبر کرنے کا کی ملوم ہے کہ ول کا میلان اس دنیا کے متاع کی جانب نہ ہو بلکہ یہ تھے کہ جو کہ تو ملوم ہے کہ ول کا میلان اس دنیا کے متاع کی جانب نہ ہو بلکہ یہ تر مح ملوم ہے کہ ول کا میلان اس دنیا کے متاع کی جانب نہ ہو بلکہ یہ تر مح م ملوم ہے کہ ول کا میلان اس دنیا کے متاع کی جانب نہ ہو بلکہ یہ تو مح ملوم ہے کہ ول کا میلان اس دنیا کے متاع کی جانب نہ ہو بلکہ یہ تھے کہ جو کہ تو ملوم ہے کہ ول کا میلان اس دنیا کے متاع کی جانب نہ ہو بلکہ یہ تھی فرانے ہوں م ملوم ہو کہ ول کا میلان میں متاع کی جانب نہ ہو بلکہ یہ تکھی او د م ملوم ہے کہ ول کا میلان اس دنیا کے متاع کی جانب نہ ہو بلکہ یہ تو مرکر کا کی م ملوم ہے کہ ول کا میلان اس دنیا کے متاع کی جانب نہ ہو بلکہ یہ تو میں خوان ہو ترین میں مرکر کے کا کی م ملوم ہو کہ ول کا میلان اس دنیا کے متاع کی ہو بی نہ ہو میل ہو میں خوان اور در م ملوم ہو کیا تو مائے گا ہوں میں منتوں ہو کیا تو مائی کہ میں میں مندول ہو کیا تو غافل کملائے گا۔ دو مرک کی مناخواں خوانہ میں مندول ہو کیا تو خافل کملائے گا۔ دو مرک م مائو کو میں تو مائی خوانہ موں میں مندول ہو کیا تو خافل کملائے گا۔ دو مرکن

Click For More Books

https://ataunnabi.com/

صورت ہے بی کہ اپنی خواہش کے مخالف حالت ہو اور اس کی چار قسین ہی۔ (i) پہلی ہم ان طاعات پر مبر کرتا ہے جن سے لنس گھرا با اور بھا کہا ہے شکل محف سس کی وجہ سے نماز پڑھنی ناگوار ہے اور بحل کی وجہ سے ذکوۃ دیٹی گراں مرز تی ہے اور سس و بحل ودنوں کی وجہ سے تج اور جماد کرۃ دشوار ہے لیں ننس پر جر کرتا اور طاعات پر مبر کرتا اگرچہ کیما تی گراں گزرے مح ضروری ہے کہ اس مرک عظم ہو گا۔ اول عبادت کے شروع کرنے سے پہلے اظلام پیدا کرتا ضروری ہے مرک تا اور ننس کے کرو فریب سے بچا۔ دوم حالت عبادت میں مبر کرتا ضروری ہے مرک تا اور ننس کے کرو فریب سے بچا۔ دوم حالت عبادت میں مبر کرتا ضروری ہے مرک تا اور ننس کے کرو فریب سے بچا۔ دوم حالت عبادت میں مبر کرتا ضروری ہے مرک تا اور نوس کو فریب سے بچا۔ دوم حالت عبادت میں مبر کرتا ضروری ہے مرک آ تر حضور قلب قائم رہے کہ شیطانی وسوسوں اور ننس کے خطرات ایک لیم کے لئے بھی پاس نہ آنے پائیں سوم فراغت پانے کے بعد مبر کرنے کی جدا ضرورت ہے کہ ریا اور شرت کے طور پر اس کا اظہار اور لوگوں سے اپنی عبادت کا ڈکر نہ کر مرک کہ دی اور مرد کے جاد مزورت کہ اور دوم مرک کے خطرات ایک لیم کے مرک کہ دین اور خالت کے اور دو میں میں میں عبور کا ڈکر نہ کر کہ میں میں میں کرنے کہ جدا مرد کے میں اول کر کہ کہ میں میں کو خطرات ایک کو ہے کہ اور حیادت میں میں اور نہ کے خطرات ایک لیم کے مرد کہ دین اور شرت کے طور پر اس کا اظہار اور دوہ مر حالت میں نفس کو شاتی گرز با

(ii) دو سری قتم معاصی سے مبر کرنا ہے خاص کر ایسی معصیت سے جس کا کہ نفس عادی ہو رہا ہو اور اس کا مزہ پڑا ہوا ہو کیونکہ یمال لفکر النی لینی عصّ و دین سے دو لفکردں کا مقابلہ ہو تا ہے ایک شیطانی گردہ اور وہ سرا اس کے ساتھ اس کے مددکار لینی عادت کا لفکر اور پھر خصوصا سحادت بھی ایسی چڑوں کی جن کے حاصل کرنے میں سمولت ہو کہ ان میں خربی کی بھی صرورت نہیں مثلاً غیبت کرنا' جموت یولنا' جھڑا اور خود ساتی وغیرہ کہ ان کتاہوں میں صرف زبان ہلاتی پڑتی ہے لیں ان سے بچتا اور مبر کرنا ہیں برادر کا کام ہے۔

(iii) تیری قشم ان چزوں پر مبر کرنا ہے جو اگرچہ تمہاری اختیاری نمیں ہیں گر ان کا تدارک اور حلاقی تمہارے قبضہ میں ضرور ہے مثلاً کی ایسے محض سے ایذاء پنچی جس سے تم انقام لے سکتے ہو تکر اس پر مبر کرد اور انقام نہ لو یہ مبر کرنا کمی

وقت واجب ہے اور کمی وقت متحب چنانچہ ایک محالی رض اللہ عنه فرات میں کہ جب تک مسلمان ایذاء پر مبر نہیں کرنا تھا ہم اس کا ایمان کال نہیں سمجھتے تھے اللہ تعالی فرما با ب که مسلمانوں کی بد شان ب که کافروں کی ایزامی برداشت کرتے اور یوں کتے کہ ہم ان تکلیفوں پر مبر کریں گے جو تم ہمیں پنچاؤ گے۔ کا (iv) چوتھی قسم دہ ہے جو بالکل غیر اتما زی ہو یعنی اس کی تلانی بھی اپنے افتیار میں نہ ہو جیے کی عزیز کے مرجانے یا مال کے برباد ہو جانے کی معیبت یا کمی مرض و بیاری کا پیدا ہو جانا یا کسی عضو کا جاتے رہنا غرض تمام بلاؤں اور حوادث پر مبر کرنا چو تھی قتم میں داخل ہے اس کا برا ورجہ ہے۔ انٹہ مرّد جل فرما تا ہے کہ جب میں کی بندہ کو مصیبت میں جلا کرنا ہوں اور وہ صر کرنا ہے لینی شکامت کا کلمہ زبان پر نہیں لاما تو میں اس کا معادضہ اس کو دیتا ہوں گوشت سے بھتر گوشت اور خون سے بھتر خون اکر تدرست کردیتا ہول تو گناہ معاف کر کے تدرست کرنا ہول اور وفات دیتا ہوں تو پاک صاف کر کے اپنی رحمت کے جوار (سامیہ) میں لیتا ہوں۔ غرض انسان کمی حالت میں صبرے مستغنی شعیں ہے اور چونکہ صبر نصف ایمان ہے اور ایمان کا دوسرا نصف حصہ شکر ہے کیونکہ اس کو مجمی تمام اعمال سے تعلق ہے اس لئے شکر کا بیان کرنا بھی مناسب ہے۔



الله عزوجل فرمانا ب که "اکرتم شکر کو م تو می تهیس زماده دول کا" سرورِ کا تات صلی اللہ علیہ وسلم کا فرمانِ ذیشان ہے کہ "کھانے والا شکر گزار بندہ روز دار صابر کے برابر ب" تم نے سنا ہو گا کہ حضور مرکزر صلی اللہ علیہ وسلم کے پائے مبارک کثرتِ عمادت کی وجہ سے متورم ہو جایا کرتے تھے اور آپ صلی اند علیہ وسلم تبجد کے دقت نماز کی مالت میں بت کریے فرایا کرتے تھے ایک مرتبہ حفرت عائشه مدليقة رمنى الله عنها نے عرض كيا كه يا رسول الله صلى الله عليه وسلم ! آپ صلی اللہ علیہ وسلیم کی ذات اقدس تو گناہوں سے مبترا میں (بینی آپ صلی اللہ عليه وسلم تو معصوم بي) بكر آپ صلى الله عليه وسلم اس قدر كريه و بكاء كيون فرايخ یں تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اے عائشہ (رضی اللہ عنہا) ? کیا میں اللہ تعالیٰ کا شکر گزار بنده نه بنوں۔ واقعی شکر کا مرتبہ نمایت عالی اور مبر' خوف' زہد اور تماہم مذکورہ صفات سے بلند ہے کیونکہ جن اوصاف کا ذکر ہو چکا ہے ان میں سے کوئی صفت بھی مقصود بالذات نہیں ہے بلکہ سب مقصود بالغطہ میں چنانچہ مبر تو اس لئے مقصود ہے کہ ہوائے گفس کا قلع قمع ہو جائے اور خوف اس لئے مطلوب ہے کہ کوڑے کا کام دے کر مقام متصود تک بہنچا دے اور زہد کے مقصود ان تطلقات سے بماکنا ہے جنوں نے اللہ تعالی کی جانب سے توجہ ہٹا رکھی ہے البتہ مرف شکر الی صفت ب جو خود مقمود بالذات ب اور فی نفسه مطلوب ب اور کمی وجه ب که شکر کا وجود جنت میں بھی ہو گا۔ توبہ و خوف اور زہد و مبر کی وہاں حاجت نہیں ہے اور شکر دہاں کی نعتوں پر بندے ضرور اداکریں کے چنانچہ اللہ مزد جل فرما ہا ہے کہ اہل جت کا آخری قول "الحمد مله رب العالین" ہو گا۔ شکر اوا کرنے کے لئے شکر گ ماہیت معلوم ہونی ضروری ہے یعنی اول علم ہونا **چا**ہے کہ شکر کیا چڑ ہے اور جب یہ معلوم ہو گا تو ایک حالت خاص پیدا ہو گی اور پجر اس حالت خاص کے بعد عمل متفرع ہوگا۔ شکر کے تین رکن ہیں جنہیں ہم علیحدہ علیحدہ بیان کرتے ہیں۔

(i) علم لیکنی فعت اور منعم سے واقف ہونا نیز یہ سمجمنا کہ تمام کعتیں اللہ تعالیٰ بی مرحت فرما با ہے اور جس قدر اساب اور داسلے اس لعت کے ہم تک پیلیچ میں چیش آئے میں وہ سب اللہ تعالیٰ بی کے قبضہ میں میں کہ اس کے تکم کے بغیر نہ کوئی ذرہ حرکت کر سکتا ہے اور نہ کوئی چڑ تکی کو مل سمتی ہے اور یہ تحصف سے دو باتیں پیدا ہول گی ایک منعم سے خوش ہونا۔ دوم اس کی خدمت گزاری اور امتعال امر میں سرگری کرنا۔ اینی دو حالتوں کا نام حال اور عمل ہے۔

(ii) حال لینی منعم کی اس نقت پر اس وجہ ے خوش ہونا کہ منعم کا عطیہ ہے اور خضوع و تذلَّل کی دینت خاہر کرنا کیونکہ بادشاہ اگر سمی غلام کو کھوڑا بیج تو اس ک خوشی تین وجہ سے ہوتی ہے اول اس وجہ سے کہ کام کی چز ہاتھ آئی کہ تھوڑے پر سوار ہو کر بیلیوں ضرور تیں رفع ہوں گی۔ ددم اس دجہ ہے کہ یہ عطیہ ہتا رہا ہے کہ بادشاہ کی اس غلام پر توجہ اور عنایت ہے جس سے آئندہ کمی بردی اور اس سے بھی زیادہ منید نعمت کے باتھ آنے کی امید ہے۔ سوم اس وج سے کہ محور اس کی سوارمی بنے گا اور اس پر سوار ہو کر اپنے منعم آقا کے حضور میں حاضر ہو کر شاہی خدمت بجا لا سکے گا ان میں سے پہلی وجہ تو کوئی چڑ بی نہیں کیونکہ وہ تو محض لعت پر خوشی ہے۔ منعم کی حیثیت اس میں طحوظ نہیں ہے اور دو سری وجہ شکر میں واضل ضرور ہے مگر ضعیف ہے البتہ تیسری دجہ شکر کا درجہ کمال ہے کیونکہ جو کچھ بھی اللہ تعالی مرحت فرما دے اس پر اس دجہ ہے خوش ہونا کہ بیہ چیز کوئی کار آمد چیز ہے ٹھیک نہیں ہے کیونکہ شکر کے میہ متن میں کہ اس پر اس وجہ ہے خوش ہو کراللہ عزوجلّ تک پینچنے کا وسیلہ اور ذرایعہ ہے اور اس کی علامت ہے ہے کہ ایسی نعمت پر خوشی نہ پیدا بھو سکھے جس کے سبب اللہ غزوجل سے غفلت پیدا ہو جائے اور ذکرِ الٰہی بھول جائے ' بلکہ الی حالت پر رنجیدہ ہو۔ ہاں جس نعمت کے ذریعہ سے دنیاوی نظرات رفع ہوں اور اطمینانِ قلب نصیب ہو لیتنی یادِ التی میں اعانت حاصل ہو اس پر خوش و مسرت ہونی چاہئے کیں جو شخص شکر کا یہ درجہ کمال حاصل نہ کر سکے تو خیروہ دو سرا بی ورجہ حاصل کر لے باتی پہلے درجہ کو تو شکر ہے کوئی مناسبت ہی نہیں ہے۔

(iii) عمل ب يعنى الله تعالى كى دى مولى لحت كو اس كى رضا مندى من استعال کرنا اور یہ اس وقت ہو سکتا ہے جب کہ تلوق کی پیدائش کے افراض و مقاصد اور یہ بات مطوم ہو جائے کہ کیا چیز کس کس کام کے لئے پیدا ہوتی ہے مثلا آگھ اللہ عزوجل ی ایک نعت ب اور اس کا شکر یہ ب که اس کو اللہ حزوجل کی کتاب قرآن مجید اور علم دین کی کتابوں کے دیکھنے اور آسان و زمین جیسی بدی محکوق کا اس غرض ے مثابرہ کرنے میں صرف کرے کہ عبرت حاصل ہو اور خالق برتر کی عظمت و کریائی سے آگائی حاصل ہو نیز ستر کے دیکھنے اور عورت پر نظر ڈالنے سے اس کو ردے رکھ' اس طرح کان ایک نعمت ہے اور اس کا شکر یہ ہے کہ اس کو ذکر اللی اور ان باتوں کے منتنے میں استعال کرے جو آخرت میں نفع دیں اور چو' لغو اور ضول کلام سنے سے روکے زبان کو باد التی اور حمد و نکا اور اظہار شکر میں مشخول رکھے اور تلک دسی یا تکلیف میں شکوہ یا شکامت سے باز رکھ کہ اگر کوئی حال بھی یو بی تو شکایت کا کلمہ نہ نگلنے بائے کیونکہ شمنشاہ کی شکایت ایے ذکیل و ب بس غلام ے سامنے زبان سے ثلاثی جو کچھ بھی نہیں کر سکتا معصیت میں داخل ہے اور اگر شکر · کا کلمہ زبان سے نکل گیا تو طاعت میں شار ہو گا۔ قلب کا شکریہ ہے کہ اس کو فکر و ذکر اور معرفت و اخلاص میں استعال کرے اوصاف حمیدہ ہے اس کو آل ستہ کرے اور خصائل رذيله سے باك اوصاف ركم غرض باتھ باول تمام اعضاء اور ال و متاع و عزت و جاہ سب کا شکر کی ہے کہ ان کو اللہ عزوجل کی طاعت میں ملکول رکھا جائے۔

راتباع سنّت اور محبوب کے جلوف :-

دراصل کمال درجہ کا شکر تو وی بندے ادا کر کیتے ہیں جن کا شرح مد کو ہو چکا ہو اور جن کے دلوں میں اللہ عرّوم مل نے حکت و معرف کا نور بحر دیا ہے کہ وہ ہر چڑ کے رموز اور اسرار سے واقف ہیں اور ہر شے میں اپنے محبوب کا مجلوہ دیکھتے ہیں اور جس کو بیہ درجہ حاصل نہ ہو اس کو سنت کا ابتائ اور حدود شریعت کا لحاظ رکھنا مروری ہے یعنی اس کو اتنا سمجھ لینا چاہتے کہ اگر خلا کسی محرم پر نظر ڈالی تو آتک کی martat com

لعت کا کفران ہوا نیز سورج اور قمام ان نعتوں کی ناشکری ہوئی جن کو بصارت میں دفل ہے اور جن نے بغیر کچھ نظر نہیں آسکا کیو کمہ آتھ نے بغیر میانی کام نہیں دے سکتی اور سورج نے بغیر آتھ بے کار ہے چنانچہ سب جانتے ہیں کہ اند حیرے میں آتھ کچھ بھی نہیں دیکھ تلقی اور سورج اپنے دجود میں آسان کا مختاج ہے کی آتکھ کی برنظری نے کتاہ ہے کویا آسان و زمین سب بی کا کفرانِ گفت ہو گیا۔

خلاف شريعت امور بھی كفران نعمت ہی ہیں :-

میں حال تمام گناہوں کا بے کیونکہ تمام نعتوں کا با<sup>ہ</sup>م تعلق ہے اور ایک کو دد مرے سے اور دد مرے کو تیسرے سے ایسا علاقہ ہے جو ذرا غور کرنے سے سمجھ میں آسکا ہے یہاں سمجمانے کے لئے ایک مثال بیان کئے دیتے ہیں اور سہ وہ ہے کہ اللہ عزّ و جلّ نے ثمن لینی سکہ روپیہ وغیرہ کو مبنزلہ حاکم کے بنایا ہے کہ اس کے ذریعہ ے تمام اموال کی قیت قرار پائے اور اشیائے مختلف کے ارزاں و کراں ہونے کا بابهمی فرق و امتیاز طاہر ہو پس اگر شمن نقد لینی چاندی و سونا نہ ہو تو کچھ بھی سمجھ میں نہ آئے' کہ کپڑا زعفران کے بدلے کیونکر خربدا جائے اور اناج محوڑے کے عوض س طرح فرو فت کیا جائے اس لئے کہ ان میں باہم کوئی مناسبت نہیں ہے اگر ہے تو صرف کیمی ہے کہ لغس مالیت دونوں میں مشترک ہے یعنی شمنیت اور نقدی جس کو **چاندی د سونا کتے ہیں کم د بیش دونوں میں پائی جاتی ہے اور سی تمام چزوں کی مقدار کا** معيار ب يس اكر كميرًا ايك روب مير ب اور زعفران يجاس روب كلوتو اس ب اندازہ ہو حمیا کہ پچاس میٹر کپڑے کے بدلے کلو بحر ز عفران خریدنی چاہے اور پچا ں میٹر کپڑا کلو بھر زعفران کے مسادی ہے غرض یہ خمن و نقدی نہ ہو تو جملہ معاملات میں رد و بدل ہوجاتے اور جملہ اشیاء میں کڑ بڑ کچ جائے۔ اس لئے اگر کمی فخص نے اس کو اکٹھا کر کے زبن میں گاڑ دیا یا خزاند بنا کر متغل کر دیا تو کویا حاکم کو سندِ حکومت ہے ایار کر محض بیکار بنا دیا اور جس فخص نے اس کے برتن بنا لئے مثلاً پانی پنے کا گلاس اور سالن ا مارنے کی رکالی تو کویا حاکم کو جولا ب اور کاشت کار کے کام میں لگا دیا طلائلہ سے اوسط درج کا کام دوسرے ادنی درج کے خدمت کرزار بھی کر سکتے

تے ہی یہ مزا قیر سے بھی زیادہ تخت ہوئی اور جس مخص نے سود لیما شروع کر دیا اور روپید کی لین دین کو مالی ترقی اور تحشیر مال کا ذریعہ بنا لیا کہ صراف کے ذریعہ سے جاندی سونے کی ذات کو مقصد تجارت تحمرا لیا تو اس نے کویا حاکم کو اینا فلام مال ماکه ده گهاس کان کر لایا کرے اور جماژد دے دیا کرے حالاتکہ سے میں مور تی مرج ظلم میں ادر حکت البی میں تغیرو تبدل کا پدا کرنا کویا اللہ تعالی سے عداوت ب جس کی بتا پر محاسبه و جنگ کا پیام دیا تم اغرض جس فخص کو تُورِ معرفت حاصل نہیں اور یہ رموز اس کو نظر نہیں آتے تو وہ شریعت کی زبان سے صورت تو سمجد بی لے گا اگر چہ معنی نہ سمجھے لپس اس کو احکام شرعی سنائے جائیں گے کہ دیکھو اللہ عزوجل فرمايا ب كه جو لوك جائدي اور سوت كا فزانه بنات اور جو ثر جو ثر ركعت ہیں کہ اللہ کی راہ میں خریج منیں کرتے تو قیامت کے دن جمع کے ہوئے مال سے ان ے منہ اور پیٹیوں پر داغ دینے جائیں کے اور سیّد المرسلین صلی اللہ علیہ وسلم فراتے ہیں کہ جس فخص نے چاندی یا سونے کے برتن میں بیا کویا وہ اپنے پید میں آگ کے محوف انار رہا ہے اللہ عز وجل فرمانا ہے کہ "جو لوگ سود کھاتے میں وہ تز قیامت کے دن قبروں سے اس طرح انھیں سے جیسے آسیب زدہ (بخاری و مسلم) ان آیات و احادیث سے معلوم ہو گیا کہ اموال اور اشیائے عالم کے حاکم لیعنی زرِ نقد کا جع کرنا ادر برتن بنانے ادر سود پر چلانے لیعن صراف کرما تیوں حرام ادر خلاف مقتضائے حکمتِ اللی ہیں ہاں اتنا فرق ہے کہ ایل بعیرت ان رموز و ا مرار سے چونکہ واقف ہوتے ہیں اندا ان کا علم دلائل اور احکام شرعیہ ے دوبالا ہو کر نُور علی نُور کا مصداق بن جا تا ہے اور نیک مسلمان جو ان ا سرار تک نہیں پٹیج کیتے وہ حدود شرعیہ یر بی اکتفا کرتے میں اور جو لوگ اند مے اور جامل میں وہ دونوں بی سے محروم رہے ہں' سوایسے ہی لوگوں سے جنم بحری جائے گی۔ الله غزوجل فرما آ ب که "ا ب محبوب (صلى الله عليه وسلم) آب پر نازل ك مح احکامات کو جو محفص حق جانتا ہے وہ اور راہِ متعقم ہے آندها محف کیا برابر ہو گھتے

یں ایک ادر جگہ ارشادِ باری تعالیٰ ہے کہ "جس نے میری کھیجت سے اعراض کیا

marfat.com Click For More Books

اس کو نگ معیشت مطے گی اور بروز قیامت اندها انمایا جائے کا تب وہ پر یکھ کا کہ بچھ اندها کیوں انمایا کو میں جواب وول کا کہ میری نشانیاں تھ تک پنچی تعیم پس قونے ان کو بحلا دیا قعا سو آج میں بھی بنچے ای طرح مجلا دول کا اور نشانیوں سے مراد میں عکمت و مصلحت اور رموز میں جو برچیز کے پیدا کرنے میں طوط میں اور جن انمیاء کرام علیم السلام کے ذرایعہ سے لوگوں کو مطلح کر دیا گیا کہ جر ذمانے میں حاملان شریعت علماء و فقهاء ان کو منصل بیان کرتے رہے پس یاد رکو کہ شریعت کا کوئی تحکم ایسا نہیں ہے جس میں تحکمت اور رمز و خاصت نہ ہو۔ پس جو محف انہیں سجو جا تا ہو وہ تو تجھ جاتا ہے اور چو نگہ شکر کا کا مل درجہ وہ جا حاصل کر سکا ہے جس میں چا انظام ہو اور کمی عمل میں ماسوی اللہ کی نیت کا شائیہ مجلی نہ ہو اقدا منام ہے کہ اخلام اور صدق کا ذکر کر دیں۔

ataunnabi.blogspot.com/

1.4

### (٢) اخلاص اور صدق

ا<sub>ظل</sub>ص کا داردمدار مسلمان کی نیت پر ہے کیونکہ نیت ہی میں اخلاص ہوا کرتا ہے ادر اخلاص کا کمال صدق ہے ادر اخلاص کے معنی سے ہیں کہ نیت میں کمی شے کی آمیزش نہ ہو اس لئے ان متنوں رکنوں کو علیحدہ علیحدہ بیان کیا جاتا ہے۔ (1) نتیت :-

اللہ عزّد جلّ فرمانا ہے کہ اے محبوب (صلی اللہ علیہ وسلم) اللہ پاس سے انسیں علیحہ نہ کریں جو صبح و شام اپنے پروردگار کو پکارتے ہیں در آنحا لیکہ اس کی ذات کو عہاج ہیں-

اس آیتِ کریمہ سے معلوم ہوا کہ عمل سے اللہ تزویل کی ذات مقصود ہو۔ سرور دو عالم نُور مجسم صلی اللہ علیہ وسلم فرماتے ہیں کہ اعمال کا داردمدار نیت پر ہے۔ کچھ لوگوں کے اعمال نامے پیش ہوں کے تو اللہ مزوجتل فرمائے گا کہ ان کو پرینک دو کیونکہ ان اعمال ہے اس فخص کو میری ذات مقصود نہ تقمی اور کچھ لوگوں کا نامه اعمال پش ہو گا تو تحکم ہو گا کہ فلاں فلاں عمل اور درج کر دو' فرشتے عرض کریں کے کہ یا النی ! دہ اعمال تو اس نے کئے ہی ضمی **سے ت**ھم ہو گا کہ ان اعمال کی اس نے نیت تو کی تحقی اور اس کا بچھے علم ہے (بخاری و مسلم) سرکار دو عالم نور مجسم معلی اللہ علیہ وسلم کا فرمان ذیشان ہے کہ آدمی چار قشم کے ہوتے ہیں ایک وہ جسے اللہ مروجل نے مال مجمی دیا اور علم مجمی دیا اور به متحفاج علم اس مال کو الله مروجل کی راہ میں خرچ کرنا ہے۔ دوسرا وہ جو اس فنص کو دیکھ کر کہتا ہے کہ اگر اللہ خزوجل بحص بھی مال اور علم مرحت فرمائے تو میں بھی ای طرح خیرات کروں سے دونوں فخص اجر میں سادی ہیں۔ تیبرا دہ فخص جس کو صرف مال عطا ہوا ادر علم عطا نہیں ہوا اور یہ مخص جہالت کے سبب کر بر کر ما اور بے جا مال اڑا رہا ہے اور چوتھا مخص وہ ے جواس کو دیکھ کر کہتا ہے کہ اگر مجھے مال مل جائے تو میں بھی اس طرح مزے marfat com

Click For More Books

ا ژاؤں اور عیش کردل کپس سے دونوں شخص گناہ میں برابر ہیں۔

ی امرائیل میں سے ایک طخص کا قصہ ہے کہ قط مالی میں ریت کے یہلے پر اس کا کرر ہوا اور دو اپنے دل میں کئے لگا کہ اگر ہے ریت کا ٹیلا اناج بن جائے تو میں اس کو لوگوں میں تقسیم کر دوں' اللہ توالی نے اس زمانہ کے بی علیہ السلام پر دی بیچی کہ اس طخص سے کمہ دو کہ اللہ عزوج کل نے تماری خیرات تمول کی اور تیک نیٹی کی قدر فرمائی اور ای قدر تواب عطا فرمایا جتنا نیلا کی مقدار اناج کے مساکین پر خیرات کر دینے میں ملنا' خوب سمجھ لو کہ نیت کو عمل میں ہوا دخل ہے سیّد الرسلین ملی اللہ علیہ وسلم فرماتے ہیں کہ جو طخص عورت سے کسی مقدار مریز نکاح کرے اور اس کے ادا کرنے کی نیت نہ رکھتا ہو تو یہ نکاح نہیں بلکہ زنا ہے اور جو طخص رطبرانی کسی سے قرض لے کہ اس کے دینے کا قصد نہ ہو تو یہ قرض نمیں بلکہ چوری ہے۔

نیت کے معنی ارادہ اور قصد کے ہیں کہ جس سے کسی کام پر قدرت پیدا ہوتی ہے ظاہر ہے کہ ہر کام کے لئے اول علم کی مزورت ہوتی ہے اور علم کے بعد اس کے عکل میں لانے کا قصد و ارادہ ہوتا ہے اور اس کے بعد ہاتھ پاؤں ہلانے اور اس کام یوں سمجھو کہ تمارے اندر کھانے کی خواہش رکھی ہوتی ہے گر وہ الی دلی ہوتی ہوتی ہے کہ جیسے کوئی سویا ہوتا ہے اور جس دقت تماری نظر کھانے پر پڑی اور طعام کا علم ہوا ای دقت وہ جاگ اعظی اور اس کے کھانے کا قصد ہوا اس کے بعد اس کی مثل مزن ہوتی ہوتی ہوتی ہے اور جس دقت تماری نظر کھانے پر پڑی اور طعام کا علم ہوا ای دقت وہ جاگ اعظی اور اس کے کھانے کا قصد ہوا 'اس کے بعد اس کی مطرف ہوتی ہو میں کا اور دو قوت اپنا کام کرے گی جو خواہش طعام کے اشارے کی مطبع بنائی مؤنی ہے خرض آنکھ کے مشاہدے سے معرفت و علم حاصل ہو گا اور معرفت کی دو۔ کو حرکت دلاتے گا اور کھانا کھانے گا ای طرح تمارے اندر ان لذتوں کی بھی خواہش رکھی ہوتی ہے جو حسیس آخرت میں ملے والی جی اور جن کا علم عقل اور مؤاہش رکھی ہوتی ہے جو حسیس آخرت میں ملے والی جی اور جن کا علم عقل اور مؤاہش رکھی ہوتی ہے جو حسیس آخرت میں ملے والی جی اور جن کا علم عقل اور مزیل کی خواہت کی خواہش رکھی جو خواہش رکھی موتی میں ان مراح کی مطبع مندن کی دو۔ مؤاہش رکھی ہوتی ہے جو حسیس آخرت میں ملے والی جی اور جن کے ذریعہ سے پاتھ مؤاہش رکھی ہوتی ہے ہو اور اور قدر چو تک میں ملے والی جی اور جن کا علم محق اور مؤر کے ذریعہ سے ہوا ہے اور قدرت چو تک میں خواہ م کو ای کی محل کی دو۔

لنذا وہ اعضاء کو ترکت دے گی اور خواہش کو پورا کرے گی لیمی وق عزم اور بلخت میلان جس نے وقت کو ہاتھ پاؤں ہلانے پر آمادہ کیا نیت کملا ما ہے متلا جماد میں جانے والا فض اپنے گھرے لگلا تو دیکھو کہ اس کو گھرے باہر لکالنے کی محرک کیا چڑ ہے لینی اگر تواپ آخرت ہے تو بس سکی اس کی نیت ہے اور اگر اس کا پاصف مال نمیمت یا شہرت و نیک مای کو حاصل کرنا ہے تو اس کو اس کی نیت کما جائے گا۔ مسجور میں بیٹھتے وقت سات کا مول کی نیت ہے۔

جب نیت کی فغیلت مزورت اور ناشیر حمیس معلوم ہو گئی تو اب ہر ہر عمل میں کئی گئی قواب اللہ عزّد جلّ سے لینے کی کو شش کرنی چاہئے کیونکہ ممکن ہے کہ ہر عمل میں کئی نیتیں ہوں شلا مسجد میں جانا اور بیٹھنا ایک عبادت ہے محر اس میں سات کاموں کی نیتے ہو تحق ہے۔

(i) یہ سمجھنا کہ معجد اللہ تبارک وتعافی کا گھرہے اور یماں آنے والا فض کویا اللہ عزّد مِلّ کی زیارت کو آنا ہے لیں آتے وقت تم یمی نیت کو کیونکہ سرکار دد عالم نوُر محسم صلی اللہ علیہ دسلم فرماتے ہیں کہ جو محض متجہ میں آیا دہ اللہ عزّد عبل کی زیارت کو آیا ہے اور چونکہ زیارت کو آنے والے محض کی عزت ہوا کرتی ہے لاڈا اللہ عزّد جلّ اپنے زائر کو جنٹی عزت د شان عطا فرمائے گا اسے تم خود سمجھ سکتے ہو کہ کیا کچھ ہو گا۔

(ii) ایک نماز کے بعد دو سری نماز کی نیت کرد لیتن انتظار کرد کہ اللہ مزد جلّ کی تحافظت کے لئے خود کو محبوں بنائے ہوئے کویا وقف کے ہوتے ہو پس اللہ عزّ و جلّ کے حکم **ودابطوا** کی قتیل ہو گی اور اس کا اجر جداگانہ طے گا۔

(iii) اعتکاف کی نیت کرد ادر اعتکاف کے معنی یہ میں کہ آگھ کان ڈرمان کا پاتھ' پادک دغیرہ تمام اعضاء کو ان کی معمول ادر معتاد حرکات سے روک لیا جائے ادر یہ مجمی ایک قسم کا روزہ ہے۔ حضور مربور صلی اللہ علیہ وسلم کا فرمان عالیشان ہے کہ میری امت کی رہانین سی ہے کہ دہ مساجد میں آبیٹیس۔ (جیسا کہ احیائے معلوہ و منت کی عالمگیر ترک دعوت اسلامی کا ہر میلغ معجد میں اپنے بیان

کے آغاذ بی جی قرآم شرکاء اجماع کو سنّت احکاف کی نیت کردا تا ہے۔ اگر ایدا کیا جائے تو رفتہ رفتہ قرام نمازیوں کی عادت بن جاتی ہے کہ وہ معجد میں داخل ہوتے ہی سنّت احکاف کی نیت فرا لیں۔)

(iv) خلوت کی نیت کرو کہ مشاغل مرتفع ہونے سے فکر آخرت کی استعداد پیدا ہو اور ذکر اللی کے بننے اور سنانے کے لئے تجرد و عزلت حاصل ہو۔ سرکار دو عالم نوکر مجسم صلی اللہ علیہ دسلم فرماتے ہیں کہ جو محص مبحد کی جانب اس لئے روانہ ہو کہ اللہ عزو مِن کا ذکر کرے یا ہے تو دہ اللہ عزو جل کے رامتے میں جہاد کرنے دالے کی مثل ہے۔ (ابن ماجہ)

(۷) اس کی دیت کرد کہ جو لوگ بے نمازی میں ان کو سبہ ہوگ اور نماز کو بعولے ہوئے لوگ بھی تمہاری دیکھا دیکھی نماز کو اٹحہ کمرے ہوں گے۔ پس تمہارا نماز کو جانا امر بالمحروف اور نہی عن المکر بن جائے گا کہ کار خیر کی ترغیب دی اور گناہوں کے ارتکاب سے روکا اس دجہ سے ان کے ثواب میں تم بھی شرک ہوئے۔ (۱۰) معجد میں جانے سے دو سرے مسلمانوں کو کچھ نہ کچھ اخری فاکدہ حاصل ہو گا ہو تمہارے لیے زیادہ آخرت کا ذخیرہ بے گا۔

(vii) الله عزوجل کے گھر میں بیخو کے تو کچھ دیا و شرم آئے گی اور گناہ کی جرات کم ہو جائے گی کہ حاکم کی یاد اس کی مخالفت ہے روکا کرتی ہے المذا اس کی بحی نیت کرو نخرض ای طرح جر عمل میں کئی کئی نیتیں ہو تحق میں جن کی بدولت کنتی کے چند عمل تسارے حق میں ہزاروں نیکیاں بنیں گے اور حضرات مقرمین کے اعمال کے ساتھ شامل ہو جاؤ کے ' ای طرح سہ بحی یاد رکھو کہ عمل میں معصیت کی نیت ہے ایک گناہ کئی گئی کنا بن کر شیطان کے اعمال کے مسادی ہو جاتا ہے مشل مسجد میں آکر بیٹے سے فضول با تیں بنانی مقصود ہوں یا مسلمانوں کی جنگ و آبرو ریزی یا بنی تی ازانے کی نیت ہو یا عورتوں و بے ریش لڑکوں کا نظارہ مقصود ہو جن ان کے حاضرین سمجہ جیں یا نظا تر اور مناظرہ یا زبان درازی سے اپنے حریف کو ساکت کر کے حاضرین سمجہ کے دلوں میں اپنی وقعت پیدا کرنی مقصود ہو یا اور سمی برے کام کی نیت ہو تو کی ایک

فن کی گناہوں کا مجموعہ ہو جائے کا اندا منامب ہے کہ میاج کام کے اعدد میں ایکن نیت کر لینے سے خطت نہ کی جائے کیونکہ امت کے تم خوار شاخ روز شار معلی اللہ علیہ وسلم فرماتے ہیں کہ بعدتہ قیامت بندے سے اس کے ہرکام کی یاڈ پرس ہو گی حتی کہ آتھ میں سرمہ لگانے اور سمی کپڑے کو چھونے اور الگیوں سے مٹی کریدنے تک کا سوال ہو گا کہ کیوں کیا تھا۔

مباح کام میں نیت :۔

مباح کام میں نیت کرنے کی بیہ صورت ہے کہ جمعتہ المبارک کے روز اگر خوشبو لگائی تو بیہ نیت ہو گی کہ اپنی مالی خوشحالی ظاہر ہویا بیہ متعمد ہو گا کہ خوشبو سے نعس کو لذت لیے گی یا بیہ ہو کہ بین سنور کر جاڈں گا تو عور تیں میری طرف متوجہ ہو کر کردیدہ ہوں گی تو بیہ ب نیتیں فضول اور بیکار میں۔ ای طرح ممکن ہے کہ نیت ہو کہ جمعتہ المبارک کے روز خوشبو لگانا جاجاع سنت ہے مجبر لینی اللہ تعانی کے گمر کی تنظیم ہے اور جمعتہ المبارک کا احرام ہے نیز اسلامی بھائیوں کو بدیو سے تعلیف سے بچانا اور انچی خوشبو سے انہیں راحت پنچانا اور غیبت کے دروازے کا بزد کرنا ہے کہ لوگ انچی خوشبو سے انہیں راحت پنچانا اور غیبت کے دروازے کا بزد کرنا ہے کہ لوگ مرکار صلی اللہ علیہ وسلم نے فرایا کہ جس شخص نے اللہ عزوج کی حاصلے خوشبو مرکار صلی اللہ علیہ وسلم نے فرایا کہ جس شخص نے اللہ عزوج کی کہ واسطے خوشبو لگائی دہ بردز قیامت ایک حالت میں آئے گا کہ محک سے زیادہ خوشبو اس سے مک رای ہو گی اور جو اللہ علیہ وسلم نے فرایا کہ دری فخص نے اللہ عزوج کی کہ واسطے خوشبو حالت پر الٹے گا کہ مردار سے زیادہ براہ کی دو کہ دی ہو کہ رابو الانے گا دی کہا ہے مکس حالت پر الٹے گا کہ مردار سے زیادہ براہوں کی ہو کی دری ہو ہو ہو کہ میں اللہ خوشبو ای حالت کو دیں ال

(ب) اخلاص نیت:-

اللہ مزوجتل فرمانا ہے کہ لوگوں کو ای کا تحکم ہوا ہے کہ اللہ کی عمادت کریں تخلص بن کر اور ودی لوگ نتجات پانے والے ہیں جنہوں نے توبہ کی اور اپنی حالت سنواری اور اللہ کو مضبوط قعاما اور اپنے دین میں اللہ کے واسطے اخلاص کیا۔

مرکار ود عالم نور مجسم صلی اللہ علیہ وسلم فراتے میں کہ جس مخص نے چالیس دن اخلاص کے ساتھ کوئی نیک محل کر لیا تو اللہ مزد مل اس کے دل و زبان سے کمت کے چشے بما دے گا۔ اخلاص کے معن مرف یہ بی کہ نیت مرف ایک بی م ی ہو این عمل کا محرف با تو صرف رہا ہو اور ا م محض رضائ الی- ان دونوں یر اخلاص کے لغوی معنی صادق آتے میں کیونکہ خالص ای شے کو کہتے ہیں جس میں کی دوسری جنس کی آمیزش نہ ہو تکر شرع کی اصطلاح میں اخلاص کے بیہ معنی ہیں کہ محض الله عزوجل کی ذات مقصور ہو کونکہ ماسوی کی جانب میلان اور قصد کرنے بر شرعا" اخلاص کا اطلاق شیں ہو تا جس طرح الحاد کے معنی مطلق میلان کے میں خواہ بعلائی ک جانب یا برائی ک طرف محر شرعا" مرف باطل ک جانب ماکل مونے کا نام الحاد بے ای طرح عبادت سے مقصود اگر محض عبادت ہے تب تو اخلاص کہلائے گا اور اگر اس میں ریا اور دکھادے کی آمیزش ہے یا عبادت کے تعمن میں دنیا کے کمی فائدہ کا بھی ارادہ شامل ہے تو اس کو اخلاص نہیں کمیں گے مثلاً ررزہ رکھنے ہے مقصود ہے بھی ہو کہ روزہ رکھنا عبادت ہے اور سے بھی مقصود ہو کہ کھانے پینے کا پر ہیز کرنے سے بیاری کو بھی نفع ہو کا پس ایک کام میں دو نیتیں شامل ہو تمیں تو اس کو · · اخلاص نہ کہیں گے یا مثلا خلام کے آزاد کرنے سے بی مقصود ہو کہ یہ عبادت ہے اور یہ بھی مقصود ہو کہ اس طرح غلام کے کھانے کپڑے کے بوجھ سے سبکددش ہو جائیں گے یا مثلاج سے سے مجمی معصود ہو کہ وہ نیک کام اور عنداللہ محبوب ہے اور یہ مجمی <sup>6</sup>نیت ہو کہ جج کرنے سے سنر میں حرکت ہو گی اور حرکت سے مزاج<sup>، صحت</sup> د اعتدال پر آجائے گا یا اہل و عمال کی ذمہ داری سے چند روز کے لئے خلاصی مل جائے گی یا دشمنوں کی ایذاؤں سے پھر دنوں کے لئے نجابت حاصل ہو گی یا ایک جگہ ریچ رہے دل اکتا کیا ہے پس سنر میں دل بھی مبل جائے گا یا مثلاً وضو کیا تحراس نیت ہے کہ لطافت حاصل ہو اور بدن کا میل کچیل دور ہو جائے یا مثلاً اعتکاف کیا ماکہ گھر کے کرامیہ سے سبکدوش ہو یا کمی بیار کی عمادت کی محر اس نیت سے کہ تمہارے بیار ہونے پر وہ تمہاری عمادت کو آئے یا مثلاً فقیر کو اس نیت سے پچھ دیا کہ

مدق ہی اخلاص کا کمال ہے اور یہ نیت کا تیرا رکن ہے۔ اللہ عزو بطّ فرمانا ہے کہ ہمارے بندے میں جو اپنے عمد میں سچ عابت ہوئے اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ دسلم فرماتے میں کہ النان کچ بولٹا اور ای کا جویا بنا رہتا ہے یہاں تک کہ اللہ عزو جلّ کے یمان صدیق لکھا جاتا ہے۔ حضرت ابراہیم علیہ السلام کی صفت اللہ مزوجلؓ نے صدیق فرمانی ہے اور صدق کی فضیلت ای سے خاہر ہے کہ یہ صدیقین کا درجہ ہے۔ صدق کے چھ درجہ میں اور جو صحف بھیوں میں کمال حاصل کرتا ہے وہ صدیق کے خطاب کا سزا وار ہوتا ہے صدق کی قسمیں درج ذیل ہیں۔

(i) پہلا درجہ قول صدق کا ہے کہ ہر حالت میں کیج بولے اور اس کے کمال دو ہیں۔ اول تعریض سے خلاف واقع مضمون سمجھتا ہے لفذا اس سے بھی احتراز کرے کیونکہ جھوٹ بولنے کی حرمت کا سبب سے ہے کہ اس کی وجہ سے قلب کی صورت

میں بھی آتی ہے اور وہ حق کی بطلی کے قابل نمیں رہتا چنا تی ایسے مخص کو خواب بھی سچا نظر نمیں آنا اور تعریف کا اگرچہ یہ شرو نہیں ہو تا تا ہم اس کی صورت چو تکہ مجموع کہ طاخ مشاہ ہے اس لئے اندیشہ ضرور ہے ایس صدیق کی شان کے مناسب بکل و حوکا نہ دو ۔ دو سرے کمال یہ ہے کہ ان اقوال میں بھی صدق کا لحاظ رکھے ہو اللہ عزوجل کے سامنے عرض کرتا ہے شلا نماز میں زبان ہے کہتا ہے کہ میں اپنے آپ کو اللہ عزوجل کی طرف متوجہ کرتا ہوں پس اگر ان کے دل میں بھی مادی کا ایک کن عد کا خیال نمیں ہے تب تو وہ قول میں تچا ہے ورنہ جمو ٹا حلا کہتا ہے ایما کی معبد اللہ عزوجل کی طرف متوجہ کرتا ہوں پس اگر ان کے دل میں بھی مادی اللہ عزوجل کا خیال نمیں ہے تب تو وہ قول میں تچا ہے ورنہ جمو ٹا حلا کہتا ہے ایما کی معبد یں اگر دل کے اندر زر کی طلب اور مال کی محبت صوجو دے تو یہ بھی جمود ہے کیو تکہ اظمار تو اللہ تعانی کے معبود اور اپنے بندہ ہونے کا کر رہا ہے اور دل مال د دنیا کا غلام رہا ہوا ہے۔

ii) دو مرا درجہ نیت میں سچا رہنے کا ہے یعنی ایسا اخلاص کہ جس میں عبادت اور فعل خیر کے قصد کے سوا کمی دو مرے قصد کی مطلق آمیزش نہ ہو۔

(iii) تيرا ورجہ عزم ميں سچا بنخ كا ب انسان اكثر عزم كرنا ہے كہ اكر بحص مال لما تو اتن خيرات كروں كا با حلا خيال ہونا ب كہ حكومت ہاتھ آئے تو عدل كروں كا اس كا نام عزم ب حكر بعض لوكوں كے عزم ميں پيتى ہوتى ہے۔ بعض ميں تردد و تديذي اى طرح مديقين كے عزم ميں متفادت ہوتے ميں جن ميں اعلى ورج يہ ب كہ أكرچہ جان جاتى رب حكر عزم ميں تديذب نہ آنے پائے جيے حضرت فاردق رضى اللہ عنه فرماتے ميں كہ ميرى كردن ازا دى جائے تو يہ تجھے اس سے زيادہ محجوب ب كہ اس كروہ پر حاكم بول كا جس ميں حضرت ايو كر رضى اللہ عنه موجود ہوں لي عزم كہ اس كروہ پر حاكم جن مي حضرت ايو كر رضى اللہ عنه موجود ہوں لي عزم ك قوى اور مضبوط ہونے ہى كا نام عزم مادق ہو تا ہے۔ (iv)

(v) چو کھا درجہ عزم کے لورا کرنے میں چان کا جب سیسلہ کر سکان کر ا تو پنتہ ہوتا ہے گر پور اکرتے وقت کامل اور سُت بن جاتا ہے مثلاً مال ہاتھ آیا تو

marfat.com Click For More Books

مدتہ کرنے کی مت نہ ہوتی اور حکومت کی تو عدل و افساف نہ ہو سکا طلائلہ احمان کا کی دقت ہے کیونکہ دل میں عوم کر لیما تو کچ دشوار نہ قعلہ تعلیف افسانے کا موقع تو اس عزم کے پورا کرتے دقت ہی چیش آیا ہے اور اسی لیے اللہ تعالیٰ قربانا ہے کہ بعض مخص ایسے بھی جو اللہ عزوم آسے حد کر یکھے تھے کہ اگر میں مال عطا ہوا تو ضرور خیرات کریں کے کمر دیس اللہ عزوم آسے اپنے فعل سے ان کو مال مرحمت فرایا ہے تو بکل کرتے اور منہ چیرنے لگھ انجام سے ہوا کہ اللہ عزوم آسے ان کے

(۷) پانچوال ورجہ طاہر و باطن کیسال ہو یعنی طاہری حالت مجمی وہی ہو جو واقع میں باطن کی حالت ہو حثلا نرم چال چلے اور طاہر کرے کہ طبیعت میں وقار ہے گر حقیقت میں دل کے اندر وقار نہ ہو بلکہ محض لوگوں کے دکھانے کو ایسا کرے تو اس کا نام رہا ہے اور اگر تطوق کے دکھادے کا بھی خیال نہ ہو بلکہ محض غفلت و بے تو جی ہو تو اس کا نام اگرچہ رہا تو تعمیں ہے گر مدق مجمی نسیں ہے بلکہ حالت کا وردغ اور بھوٹ ہے اس لئے سرور کا تکات صلی اللہ علیہ وسلم نے دعا فرمانی کہ یا النی میرا باطن میرے طاہر سے بھریا دے اور طاہر حالت کو بھی صلاحیت حطا فرما۔

Diartat.com Click For More Books

(۷) توکل

اللہ تعالیٰ فرمانا ہے کہ لوگو اگر تم ایماندار ہو تو اللہ پر توکل کرد اللہ تو کل کرنے والے کو محبوب سمجھتا ہے اور جو اللہ پر بھروسہ کرنا ہے اللہ اس کی تمام مندور توں کو کانی ہے۔ اللہ کے سواجن کی تم عمادت کرتے ہو وہ تم کو رزق نہیں دے کیتے پس رزق اللہ دی سے طلب کرو۔

مرکار دو عالم نُور مجسم صلی اللہ علیہ وسلم فرباتے ہیں کہ اگر تم اللہ عزوجل پر پورا توکل کرو گے تو اللہ تعالیٰ حمیس اس طرح رزق دے کا جس طرح پرندوں کو دیتا ہے یعنی بلا تعب و مشقت کہ ضبح کو بعوکا اٹھتا ہے اور شام کو پیٹ بحرا واپس ہوتا ہے یاد رکھو کہ جو محص اللہ عزوجل کا ہو رہتا ہے اللہ تعالیٰ اس کو اس طرح رزق پنچا آ ہے کہ اس کا گمان بھی ضمیں ہوتا۔ توکل سے کیا مراد ہے؟

توکل کے معنی اس حالت کے ہیں جو اللہ عزّد جُلّ کو یکنا فاعل و محکار ادر تمام مغات کمالیہ میں منتقل دلا شریک سیجھنے سے پیدا ہوتی ہے ادر اس کے بعد سے حالت ایسے کام کراتی ہے جن سے توکل و احلکہ فکاہر ہوا کرتا ہے۔ ارا کہیں توکل :۔

ا معرفت " قود جس کا اقرار کل قود بے ہونا ہے کہ سوائ اللہ مزویل کے کوئی معدد میں وہ یک ہے اس کا کوئی شرک میں ای کا ملک ہے اور ای کی عد و خاادر حاجر عرب گل در ہے اس می اس معمین کا اقرار ہے کہ اللہ تعلق قدرت وجود اور حکت میں وہ کمال رکھتا ہے جس کی وج سے حد کا معلّی ہے ہی جس نے صدق و اقرار کے ساتھ اس کا اقرار کر لیا اس کے دل می اصل ایمان رائ ہو کیا اور اب قوکل کی حالت ضور پیدا ہوگی بشرطیکہ دل سے اقرار کیا مدتی دل Tharfat.com

Click For More Books

کے سید معنی میں کہ اس اقرار کے معنی دل چاا ہے غالب آجا میں کہ دو سرے معنمون کی اس میں مختوانش نہ رہے۔

۲۔ حال توکل :۔ اس کے معنی یہ میں کہ آپنے کام اللہ عزوجل کے حوالہ کر دو اور دل کو مطمئن رکھو کہ غیراللہ کی طرف النقات بھی نہ کرولیتن آیلے ہو جاؤ کہ جیے کی ہوشیار اور شغیق و غم خوار وکیل عدالت کو اپنے مقدمہ میں وکیل بتا کر مطمئن اور بے فکر ہو جایا کرتے <u>ہی</u> کہ پھر سمی دو *مر*ے کی جانب تمارا دل متوجہ سیں ہو اکوئکہ سمجھتے ہو کہ تمہارا دکیل ہر طرح عقل مند اور تمہارا خرخواہ ہے کی تمارے حرف کو بھی تم پر غلب ند پانے دے گا اور مخالف سے اس کے سامنے بات بی نه کی جائے گی' ای طرح جب جانے ہو که رزق اور موت و حیات اور تلوق کے چھوٹے بڑے سارے کام اللہ عزّدجل کے قبضہ میں ہی کوئی اس کا شریک شمیں ہے نہ اس کی جود و سخا اور حکمت و رحمت کی انتما ہے کچر وجہ کیا ہے کہ اپنے دل کو مطمئن نه بناؤ- اگر اتنا جان کر بھی توکل نہ ہو تو سمجھ لو کہ اس کا سبب دو باتوں میں ے ایک بات ضرور بے لیعنی یا تو یورا لیتین ہی حاصل نہیں ہے اور نعوذباللہ اللہ تعالی ے رزاق د باقدرت سمیج د بصیر ہونے میں کچھ شک ہے یا یقین تو ہے مگر دل پر اس علم اور یقین کا اثر نہیں ہوا بلکہ ایس حالت ہے جیسے اس یقین کی ہوا کرتی ہے کہ اس کا یقین ادر اس کا علم ہونے کے بادجود کہ ضرور ایک دن مرنا اور دنیا کو چھوڑنا ے ایے تذریص کہ اس کا کچھ قکر نہیں کرتے سب اس کا صرف کی ہے کہ دل پر اس یقین کا پورا اثر نہیں ہے یا دو سرا سب یہ ہے کہ تمہارا دل پیدائی طور پر ضعيف و كمزور واقع ہوا ب اور تم بزدل ہو كر كمزور ول كى وجہ سے تمارا ول ايسے ادبام کا تحکوم و مطیع ہو کیا ہے جو یقیناً باطل اور محض لاشتے ہیں جس طرح مردہ کے یاس اس کے بستر یہ کیر سونے سے اکثر ڈر معلوم ہو تا ہے حالا نکبہ معلوم ہے کہ بیر مردہ ہے اور کچھ نہیں کر سکتا تکر پھر بھی اس کے بستر پر لیٹ کر نیند نہیں آتی اور ڈر معلوم ہو آ ب تو یہ وابیات توہات ہی کی تو اطاعت ہے جس نے کزور دل کو یقین یر عمل کرنے نہ دیا مثلا لعض آدمیوں کو شد کے کھانے سے نفرت ہونے لگتی ہے

محض اس وہم کی وجہ سے کہ اس کا رنگ گویر نے رنگ کے مشابہ محسوس ہوتا ہے حالاً کلہ اس کا یقین ہوتا ہے کہ یہ شہد ہے گویر نہیں اور محض رنگ کی مشاہت کوئی پچر قمیں ہے کمر کچر بھی اس کو کھا نہیں سکتا اور یہ دہم ہی کا اثر ہے جس سے انسان کا پچتا دشوار ہے ای طرح ممکن ہے کہ توحید کا یقین کال ہو اور اعتاد کال جس کا نام نہ ہو حکر اسباب کے اختیار کرنے میں نفس مجبور ہو جائے اور اعتاد کال جس کا نام تو کل ہے حاصل نہ ہو سکے۔

س- اعمال:-

جاہلوں کا خیال ہے کہ تو کل تو محنت اور مزدوری اور کب کے چھوڑ دینے کا نام ب که باتھ یر باتھ رکھ کر میکار بیٹھ جائے اگر بیار ہو تو علاج نہ کرے سوچ سمجھے بغیر خود کو خطرات اور ہلاکت میں ڈال دیا کرے کہ کہیں آگ میں گھس جائے اور کہیں شیر کے منہ میں ہاتھ دے دے تب متوکل کہلائے حالا نکہ یہ خیال بالکل غلط ہے۔ کیونکہ ایسا کرنا شرعا" حرام ہے اور شریعت ہی توکل کی خوبیاں بیان کر رہی ہے' پھر مجلا جس بات کو شریعت ہی خود حرام ہتائے اس کی رغبت اور حرص دلائے گی یہ کیونکر ہو سکتا ہے اصل بات ہے ہے کہ انسان کی سعی اور کو شش اکثر چار دجہ ہے ہوا کرتی ب لینی یا تو تمی الی مافع چیز کے حاصل کرنے میں سعی ہوتی ہے جو حاصل نہیں ہے یا موجودہ نفع کی حفاظت میں سعی ہوتی ہے یا کسی آنے والے نقصان کے روکنے میں یا موجودہ نقصان کے روکنے میں پہلی صورت جلب منعت کہلاتی ب اور اس کے تین سب میں کہ یا تو سبب اختیار کرنے میں نفع کا حصول یقینی ہویا اس کا غالب گمان ہویا محض موہوم ہو' یقینی کی مثال ہے ہے جیے کوئی فخص بحو کا ہو اور کھانا بھی اس کے سامنے رکھا ہو گردہ ہاتھ نہ برحائے اور نوالہ بنا کرمنہ تک نہ لے جائے اور کے کہ میں متوکل ہوں یا مثلاً بیٹے کا طالب ہو تکر یوی ے جماع نہ کرے یا مثلاً غلہ کا خواہاں ہو کر بج کمیت میں نہ ڈالے سو ایما خیال تو محض جمالت بے کونکہ ان اسباب یر مسبب کا دجود یقینی ہے جن کو اللہ تر وجلؓ نے قاعدہ کے طور پر تجویز فرما دیا ہے اور اس میں تغیرو تبدل نہیں ہو سکنا' پس اس بات کا انتہار کرنا شرعا″ خردری ہے marfat.com

**Click For More Books** 

البت ان اساب من توكل كرت كى وو مورتى من اول اس كا خال ركم كم طعام اور بابھ اللہ عروم بل تے عطا کردہ اور کمانے کی قدرت مجمی اس کی عطا کی ہوتی ب ای طرح تج اور محیق کرنے کی استعداد ای نے عطا فرمانی ب ای طرح بوی اور نطفه اور جماع کی طاقت سب ای کی قدرت کا کرشمد ب- دوم به که ان اسباب بر بمی اول سے بحروسہ نہ ہو کمبکہ دل سے خالق بی پر مجروسہ رہے کو کھ دل سے اساب پر بحروسہ کرتا سرا سرب وقونی ہے چنانچہ ظاہر ہے کہ انجمی ہاتھ پر اگر قالج کا ار موجائد یا مثلا کمانا زمن می بر کر جائد یا بن کو کیزا فک جائد یا اولد کر برے یا گری کما جائے تو متعمود کی صورت مجمی نظرنہ آئے' الغرض ان دونوں باتوں کا لحاظ رکھ بحر سعی اور کوشش کرنے اور اسباب کے اختیار کرنے میں ہمیں نہ کچھ مضائقہ ب الد اساب الا اعتبار كرما توكل ك خلاف ب دو مرى حالت مسبب ير مرت ہونے کے متعلق غالب گمانیو کی تھی' مثلا جنگل کا سفر کرتے وقت توشہ ساتھ رکھنا کہ اگر توشہ نہ لیا جائے آد مرتا یقنی تو نہیں ہے ماہم گمان کی ہے کہ زادِ راہ کے بغیر جنگون کا سر سبب بلا کشیم و ایے سب کا اختیار کرما خلاف توکل نہیں بلکہ سلف کا طریقہ اور صلحاء کا معمول رہا ہے البتہ اعتاد اللہ تعالی بی کے فضل پر ہونا چاہتے اگر زار را، کو چوری اور داکم سے محفوظ اور کلنے سونے سے بچائے کا اور زندگی قائم رکھ ار اس کے کھانے کی قومت کو بحال رکھ کا توبیہ کھانا استعال میں آئے گا۔ اور سبب قوت و حیات بند کا ورند کچر بھی نمیں۔ تیمری طالت موہوم کی ب ( یعن مب ک سب پر مرتب ہونے کا وہم ہو) مثلا زیادہ معاش کے ماصل کرنے میں مد سے زیادہ کوشش کرنا که کوشش د محنت زیاده کریں **کے تو مال زیادہ کے کا یہ حاکتِ حرص و طمع** کلاتی ہے اور اس کی بذوات پیا اوقات مشتبہ مال حاصل کرنے کی فیرے تک آجاتی ب يتريد مورب وكل كم يكى ظاف ب يكاني مرور كالملد ملى الله على وملم م ابل توكل 2 جو اوصاف ارشاد فرائ ان من يد نيس قرايا كد واشرول من سي

رہے ایک دیونٹ نی کے۔ جو ایک مسبب کا عاصل ہونا موہوم نہ ہو بکہ ظلب یا میں ہو چے سز marfat.com Click For More Books

r19

می قوشہ رکھنا یا پید بحرفے کے لئے کھانے کی طرف ہاتھ بدهانا اور چانا وغيرہ ب سب خلاف ہو کل نہیں ہے۔ دو سری صورت یعنی آئندہ کے نفع کی سعی اور کو سٹش کرہا ہے کہ جس کو تدبیر کیتے ہیں اور منجلہ اسباب و تدابیر کے اتاج بحر لینا یا ائندہ کے لیے ذخیرہ جمع کر رکھنا ہے لیکن اگر متوکل کو مال عطا ہو اور دہ سال بھریا زیادہ کے لے ذخیرہ جمع کرے تو توکل جاتا رہے گا اور اگر ایک دن کی خوراک رکھ کر باقی سب بانٹ دے تو تو کل میں کامل سمجما جائے کا اور اگر چالیس دن کا انتظام کرے تو اس میں اختلاف بے حفرت سل تستوی دحمتہ اللہ علیہ یو نمی فرماتے ہیں کہ توکل کے خلاف ب اور بعض دیگر صلحاء نے اس کو خلاف توکل نہیں سمجما البتہ اگر یہ محض حمال دار ہو تو جن متعلقین کا نان و نفقہ اس کے ذمہ ضروری ہے ان کے لئے سال بحر کا ذخرہ کر لینا خلاف توکل نہیں بے تو ایما رسول اللہ صلى اللہ عليه وسلم كے عمل مبارک سے بھی ظاہر ہونا ب کہ اندائ مطرات کو سال بحر کا نفقہ مرحت فرما دیا باں این ذات مبارکہ کے لئے بیشہ یہ حالت رکمی کہ اگر میچ کو مل کیا تو شام کے لئے جمع کر کے نہ رکھا اور شام کو لها تو صبح کے لئے کچھ نہ رکھا اور سال بحر سے زیادہ کا ا نظام کرما ہیوی بچوں کے لئے بھی تو کل کے خلاف ہے کیو نکہ اول تو دو سرے وقت کا ا نظام طویل خواہش ہے کہ زندگی کا بحروسہ تھنٹہ بحر کا بھی نہیں ہے' پھر دو سری بحوک کے لئے جمع کرما کیما؟ اور کی دجہ ب کہ جتنا کمی کو اس طویل خواہش ہے بعد ہو گا ای قدر اس کا درجہ بیتھا ہوا ہو گا گر چو تکہ اللہ تعالی کی عادتِ جاریہ یوں قرار پائی ب کہ ہر سال آئی تلوق کے لئے نیا رزق اور نیا داند مرحت فرما کا ب الدا ایک عطا سے لے کر دو سری عطا کے وقت تک کے لئے ذخرہ فراہم رکھے کی بصور حلل داری مخبائش ظل آئی کہ ضعف لوکیں کے ساتھ ہے کہیں ریٹانی لاحق · 4 \* ال مان المرتبة المان في الح من الله تعلمه ورج المانية كورى ك علامت ب البعد كمر كاسلان لين برتن آب خوره لونا وغيو جونكه برسال نايدا میں ہونا اور اس کی ضرورت جروفت رہتی ہے، الله اس کے سلل بحر سے زمادہ کے سلتے ذخرہ جع کر لیط می کچھ حن نیں ب مر کڑے کا آئد، سال کے لئے رک

marfat.com

**Click For More Books** 

\* · \*\*·

چوڑنا بیک توکل کے خلاف ہے کو تلہ اس کی ہر وقت خرورت قسی چانچ ظاہر ہے کہ جاڑے کا کپڑا کری میں کام قسی دیتا اور کری کا کپڑا جاڑے میں بیکار ہے اور ای ینا پر سرکار دو عالم نور مجم صلی اند علیہ وسلم نے ایک دودیش کی بایت قربال کہ قیامت کے دن ایبا المح گا کہ اس کا چود چودہویں رات کے چاند کی طرح چکتا ہو گا لیکن اس کی عادت یہ تحی کہ جب جاڑ آتا ہے تو کری کے کپڑے آتندہ سال لین دو سری کری کے لئے رکھ چھوڑا کرتا تھا لیں اگر سے عادت نہ ہوتی تو اس کا چود چیکتے ہو نے آفاب کی طرح دیکتا تیری صورت لینی موجودہ تکلیف یا آب والے فتصان کے دفع کرنے کی کوشش کرنا ہے خلا درندہ کو دیکھ کر ممال میں جائی ہے والے فتصان ہو جاتے سو اس کے بھی خلف مرات ہیں کا طارح کرتا کہ جاتا رہے اور صحت حاصل خود سمجھ جلتے ہو کیونکہ اس پر مسبب کا حصول نیتی ہو گا یا بطن خال یا نہ موم اور ہو جاتے سو اس کے بھی مخلف مرات ہیں جن کو ند کرا کہ جاتا رہے اور محت حاصل خود سمجھ حلتے ہو کیونکہ اس پر مسبب کا حصول نیتی ہو گا یا بطن خال یا نہ موم اور ہو ہائے سو اس کے بھی مخلف مرات ہی جن کو ند کون کہ خوا یا محت حاصل خود سمجھ حلتے ہو کیونکہ اسب پر مسبب کا حصول نیتی ہو گا یا بطن خال یا نہ موم اور ہر ایک کا حال تہیں معلوم ہو چکا ہی پر مورت کا علم معلوم کر لو۔

جن لوگوں کی نظروسیع، قلب مغبوط و متحکم ، یقین کال اور اذعان قوی ہوں تو ایے لوگوں کے پی شایان شان ج کہ الحظے دن کا بحی ذخیرہ جع نہ کریں جبکہ کرود دل لوگوں کو زیبا نہیں کہ ان کی حرص کریں بلکہ اگر ایک حالت ہو کہ ذخیرہ قرائم کرلے ے قلب کی پریٹائی کا اندیشہ ہو تو ایے خص کے لئے اس توکل کو ترک کرنا اور کو تک میا کرنا مزوری ج ناکہ قلب کو فراغ و سکون حاصل ہو اور عبادت محکم ہو تک یو تکہ طبیعت کے قکر و انتثار میں جس نعمان کا ایم یشہ ہے اس کی اصلاح سب سے مقدم ج ، بال جن لوگوں کو قوت ایمان اور قلبی اطمیتان حاصل جو ان کو قو ڈار داہ تک متدم ج ، بال جن لوگوں کو قوت ایمان اور قلبی اطمیتان حاصل جا ان کو قو ڈار داہ قامت کر علی کی معاز ج بشرطیکہ سات روز تک بحوک پر میر اور کمان پات پر قامت کر علیں کی تکہ گمان پات قر دختل میں بھی ملنا خالب ج لیکن ضعیف الایمان محق اے ای میں است قرار ہو گا کیونکہ وہ جس مورت کو اپنے خلیل میں بلاکت تک سے تا ہ میں است آن کا تک تک تک بھی بلاکت میں تک محت ہے ای میں اس میں تک تکہ کو تک مول پر خلیل میں بلاکت مل

ذالنا حرام ہے۔ ای طرح قومی الایمان محض کو مجمی میا ڈ کی کوہ میں جا بیٹھنا کہ وہاں نہ گھاں پات ہو نہ کمی بشر کا گزر ہو جائز نہیں ہے کیونکہ اسی جگہ رزق بینچانا اگرچہ قدرت النی میں داخل ہے گرعادت کے خلاف ہے ادر ای لئے اگر کمی محض کو الی جگہ رزق طا ہے قو وہ اس کی کرامت کملائی ادر چونکہ بندہ کو زیبا نہیں ہے کہ آتا کو عادت کے خلاف کام کرنے پر مجبور کرے قدا یہ صورت قومی الایمان کے لئے جائز نہیں ہے جنگل میں قوشہ لئے بغیر سز کرنا تو اس وجہ ہے جائز قعا کہ اللہ مزوج مل کی عادت کریمہ یوں جاری ہے کہ جنگل گھاں سے خالی نہ ہو ادر آدمیوں کا مجمی وہاں سے اکٹر گزر ہو تا رہتا ہے کہ جب قوت ایمان حاصل ہے تو ایس صورت میں ہلاکت عالب نہیں قدا گناہ بھی نہیں ہے گر ویران اور سوکھ میا ڈ کی کوہ میں بیٹھنا تو عادت النی کے توڑنے کی خواہش کرنا ہے اور یہ جائز نہیں ہے خلاصہ یہ ہے کہ اگر معاش کے روشن اور داخلیح اسب کی طرف سے تو جہ ہنا کر جنگل کی گھاں پر قناعت کرے اور اللہ عزوج قل کے لطف و حکمت پر محروب ہو ہو ہو ہو ہو ہو ہوں ہو کے ہوا کر ہو گاہ میں اور اس اور اللہ عزوج کی کو لطف و حکمت پر محروب ہو تو ہو ہو ہو ہو ہو۔

(۸) محبت

الله مرديل فرماما ب كه الله فيك بندول ب محبت كرما ب اور فيك بند اللہ سے محبت کرتے ہیں اور حضور رُور صلى اللہ عليد وسلم كا قرمان عاليشان ب ك جب تک تمهارے نزدیک اور الله قزوجل اور اس کا رسول صلی الله علیه وسلم جریخ ے زیادہ محبوب نہ ہوں اس دقت تک تممارا ایمان کال نہ ہو **گا۔** حضرت الو کم صدیق رضی للڈ محذ ذرائے ہیں کہ جس شخص کو اللہ عزوج کی محبت کا مزہ آجا تا ہے اس کو رزا کی طلب بالکل بی سیس روی اور وہ آدمیوں سے وحشت کھانے لگنا ہے ابل کلام و فلسفی چونکہ اللہ عزوج کل کا محبت کے متنی نہیں سکچھ اس لیے وہ اس کے مظر ہو کر یوں کینے لگے کہ جس ذات کا کوئی مثل نہیں ہے اس کو ہماری طبیعت کے ساتھ مناسبت پیدا نمیں ہو علق اور نہ ہماری عش اس کا پورا اور اک کر علق ب اندا اس ی مجت سے بجزاس کے کوئی متن میں کہ اس سے احکام کی تعیل اور ارشاد کی تعیل کی جائے۔ یہ ب چارے چو کد حقیقت سے ناداقف میں ان کا خال ب کہ محب اب ہم جن بی کے ساتھ ہو تکتی ہے ان کی عش و فعم حقیقت کو معلوم نہ کر تکی۔ ہم اس جگہ مخفر طور پر محبت کی حقیقت بیان کرتے ہیں آکہ اصل بات مطوم ہو یک جانا چائے کہ ہرلذر چرانسان کو محبوب بے اور محبوب ہونے کے یہ معنی میں کہ طبیعت اس کی طرف تعینچن اور نفس اس کی جانب ماکل ہوتا ہے سی میلان طبعت بده جاتا ب توعشق كملاف لكتاب اى طرح مى جزك البند اور مبغوض ہونے کے بیہ معنی ہیں کہ طبیعت اس سے نفرت کرتی ہے اور دل تلاف پایا ہے پس جب یہ سمجھ میں آگیا تو اب خور کرد کہ جتنی چیزیں تم اپنے حواس کے ذریعہ سے ادراک کر کتے ہو یا وہ تمہاری طبیعت کے موافق ہوں کی اور یا مخالف ہوں کی اور یا الی ہوں گی کہ نہ نخالف میں نہ موافق۔ کی جو چیز طبیعت کے موافق میں دا تحبوب و لذیذ بیں اور جو طبیعت کے مخالف میں وہ مبغوض و ناکوار ہیں اور جو چیزیں طبعت کے موافق بی یہ مخالف ان میں نہ لذّت آتی ہے اور نہ ان سے نفرت ہوتی

شايد تم باطنى خوب سيرتى ادر أس كى لذت كوند مجمع سكوك كما يتر ب فقدًا من الم عظم کتا ہوں کہ تم اپنے نفس کو ٹولو اور دیکھو کہ اس میں انبیاء علیم السلام معلم بر کرام رضوان الله عليهم الجمعين اولياء كرام رحت الله عليهم الجمعين اور علاء كرام كي تحت ے یا شیں؟ نیز اگر بادشاہ منصف و ممادر اور مخی و عاقل اور این رعیت پر سموان ہو اور دو سرا خلالم و بزدل بخیل ناسمجه ادر این رعیت کے ساتھ سخت دل اور بد مزائق ہو تو ان دونوں میں تمارا دل کچھ انتیاز اور قرق کرنا ہے یا منیں اکر کرنا ہے تو میں یوچتا ہوں کہ آخر اس کی کیا وجہ ہے کہ ایک کی جانب ول مختل ہے اور دو مرک طرف سی سیخ بلد نفرت کرم ب اگر خور کرد کے تو سمجھ لو کے کہ یہ دی بالمنی ارراک ہے جو بالمنی خوب سرتی میں لذت یا رہا ہے اس طرح جس وقت مثلاً حضرت علی کرم الله وجه کی شجاعت اور مبادری یا تحل الله حضرت عمرفاروق رضمی الله عنه کی سیاست و عمل داری یا خلیفته الحق حضرت ابو بمر صدیق رضی الله عنه کی سچانی و جال ناری کے قصے سنتے ہو تو ایک امنگ اور مترت اور ان مثالی سنتیوں کی طرف ایک قسم کا ایسا میلان پیدا ہوتا ہے کہ اس کا اظہار خمیں ہو سکتا' اس سے زمادہ صاف بات سمجود تو فور کو کہ لوگوں کو اپنے مقادائے غرمب اور صاحبِ شریعت المام کے ساتھ اتنا تعلق ہو جاتا ہے کہ جان اور مال کے خرچ کرنے میں ان کو مطلق درایغ نس ہو کا طلائلہ ان کی آنھوں نے ان کی صورت بھی نہیں دیکھی اور اگر دیکھتے ہی تو شاید اتن محبت نه ہوتی کیونکہ آکھ کی لڈت دوسری قسم کی ہے اس لذت میں اس لذت میں بت فرق ہے اور اگر محبت ہوئی تجمی تب تجمی یہ محبت جو ان اوصاف حمیدہ ک ذراید ے ہوئی ب محل مختلو ہوئی کہ بتاؤ یہ لذت مس حاسہ سے ادراک کی من ظاہر ہے کہ یہ وہی چین حس بے جس کی جگہ ول میں ہے کیونکہ ول بی تو ہے جس نے ان پیثواؤں میں وہ باتھ پائیں جن ہے ول کو لذّت حاصل ہوئی ہے۔

اب اگر ان ادصاف کو تلاش کر گے جن کی وجہ سے میہ محبت حاصل ہوتی ہے تو وہ تین وصف نظیں کے لیٹن قدرت اور بے عیب ہونا کیونکہ مقتدایان دین کو اللہ Tharfat\_COM Click For More Books

محبّت کے اسباب:۔

تعالی اور اس کے رسول (صلی اللہ علیہ وسلم) اور فرشتوں اور آسانی تنابوں کا علم **حاصل** ہے اور وہ اللہ عرّزوجلؓ کے پیغیروں کی شریعت کے دفائق اور حفائق سے واقف ہیں۔ دوم انہوں نے اللہ عزوج کی دی ہوئی قدرت سے کام لیا کہ اپنے نفس کو مغلوب بنایا اور نفسانی شہوتوں کو منایا اور حق کی سید می راہ پر قائم اور بھے رہ نیز طاقت کو کام میں لا کر اللہ عزوجل کے برحق دین کی تلقین کر کے لوگوں کو سیدھا راستہ ہتایا اور عیوب باطنی سے پاک صاف نظر آئے کہ جمالت سے جل سے حسد ے کینہ ہے اور بغض و عدادت سے غرض تمام بدخلقیوں سے بے عیب اور تمام عمدہ عادتوں اور اخلاق حسنہ سے متصف بائے گئے۔ یمی نمین اوصاف میں جن کی وجہ سے ان میں وہ حس پیدا ہوا جس کو حیوانات نہیں سمجھ کیتے یہ انسان بی کی خصوصیت ہے کہ قلب کی چھٹی حس سے اس بالمنی حسن کا ادراک کرما ادر اس میں لذت پایا ہے غرض تہیں جب ان اوصاف کی وجہ ے پیٹوایانِ نہ ہب لیتن اماموں کے ساتھ محبت ہو گنی تو خاہر ہے کہ سرکار مدینہ سرور قلب و سینہ صلی اللہ علیہ وسلم میں یہ کمالاتِ بدرجہ اتم موجود ہیں لندا آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی ذاتِ مبارکہ کے ساتھ جو محبت ہو گی وہ دنیا بحر کے علاء کرام و اولیاء کرام رحمتہ اللہ علیم و انہیاء کرام علیم السلام ے بڑھی ہوتی ہو گی۔ اس کے بعد آپ (صلی اللہ علیہ وسلم) کو رسول بنانے والی اور یدا کرنے والی ذات یر نظر ڈالو جس نے تم پر اپنے احسان فرمائے کہ ہزارہا انہیاء علیم السلام تبلیغ کے لئے بیچیج اور پھر اپنا محبوب (صلی اللہ علیہ وسلم) نجمی تساری طرف مبعوث فرمايا-

ای طرح اللہ تبارک و تعالی کے علم ازلی پر نظر ڈالو تو ایک خلاظیں مار تا سمندر ہے کہ کمیں اس کا کنارہ ہی نہیں کوئی ذرہ بھی اس کے علم کے اعاط ہے باہر نہیں نگل سکا، تہمان و زمین، عرش و کری، لوح و قلم، شجرو حجر غرض جو شیح خلیل یا ذہن میں بھی نہیں آیکتی وہ اس علام النیوب کے علم ازلی میں موجود ہے۔ غرض انبیاء علیم السلام میں جو کچھ بھی صفات نظر آتی ہیں وہ در حقیقت صفاتِ النی کا تکس ہوتے کے تہمارا پھر جب دھوپ کی جانب باوجود اس کے عارضی اور آفاب کے سامیہ ہونے کے تہمارا

نس میلان کرنا ہے تو اس کے مبداء وصدر لینی ایتداء کی جگہ (آفای) کی جلاب کیول ماکل نہ ہو گا اور جب مستعار صفات کی جانب سے اغیاء علیم السلام کے ماتھ اس قدر مجت ہے تو مبداء صفات لینی اللہ نتائی کے ساتھ محبت کیول نہ ہو گی۔ محبّت کا اونی ورجہ ہے۔

اس پر بھی اگر تمہاری بالمنی بصیرت اللہ تبارک وتعانی کے جلال و جمال کا ادراک نہ کر سکے اور عشق نہ پیدا ہو تو کم ے کم امّا تو ضرور کرد کہ اس کے احسانات و انعامات کو شمار کرد که س قدر میں اور خاہر ہے کہ تم ان کو ہرگز شار نہ کر سکو گے تو کیا اس سے گئے گزرے ہوئے کہ اس کو اپنا محسن بی سمجھ کر محبوب سمجھو ادر نفس کو اس کی جانب ما کل و متوجہ کرو' دنیا کی جس چیز میں بھی تہیں لذت حاصل ہوتی ب اس سوج اور خور کرد کہ اس کا دینے والا باتی رکھنے والا کون ب ورا می توجہ ہے معلوم ہو جائے گا کہ کوئی لذت' کوئی مزہ اور کوئی فعمت ایسی منیں ہے جو اللہ تعالی کے سوا کوئی دو سرا دے سکے ' پھر کیا اپنے محن کے ساتھ تنہیں محبت نہیں ہوا کرتی اگر ہوتی ہے تو اللہ تروجل کے ساتھ اصلی محبت کا ہونا ضروری اور مقدم ہے اس سے میرا مطلب بیہ ہے کہ اگر فرشتوں کی طرح تہیں اللہ عزوم بل کے ذاتی جلال و جمال کی وجہ سے اس کی محبت نہ ہو تو عام تکلوق کی **طرح ا**یں **کو اینا محسن ہی سجو** کر اس سے محبت کرد کہ اس حدیث کا منشا بورا ہو جائے جس میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے کہ اللہ تعالیٰ سے محبت کرد کہ وہ خمہیں غذا دیتا ہے اور مجمعہ ے اس لئے کہ اللہ تعالی مجھ ہے محبت فرما تا ہے (زری د حاکم) میہ محض ضعیف اور کم درج کی ب کیونکہ احسانات کے کم و بیش ہونے سے محبت بھی کم و بیش ہوتی رب گی سو اس قتم کی محبت کرنے والا شخص اس غلام کے مثل ہے جو اپنے مطلب کی محبت رکھے اور اس نیت سے خدمت کرے کہ مزدوری ملے گی اور اپنا پید بحرب گا۔

محبّت اللي 🗕

اصل اور کال محبت ہے ہے کہ اللہ مزوم جل کے ساتھ ان مغاب محمود اور جلال و جمال کی دجہ ہے محبت ہو جس میں اس کی ذات لا شریک ہے اور کوئی اس کا ہم پلہ نمین' اسی لئے اللہ مزوج بل نے حضرت داؤد علیہ السلام کی جانب وہی ذرائی تحق کر بلجے سب سے زیادہ پیا را دہ بندہ ہے جو میری عطا اور احسان کے بغیر محفل حق ریوہ بیت اوا کرنے کی غرض سے میری عبادت کرے اور زیور میں درج ہے کہ اس سے زیادہ کون غلام ہے جس نے جنت کی طبع یا دونرخ کے خوف سے میری عبادت کی پس اگر میں دونرخ اور جنت کو نہ پیدا کر تا تو کیا عبادت کا مستحق نہ ہوتا؟ ایک مرتبہ حضرت میں مود زیادہ میں جنت کی امید رکھتے میں اور دونرخ کا ڈر' ردج اللہ حضرت میلی علیہ السلام کے خوبال کہ جس محلوق کی ہی طبع ہے اور خلوق تی کا خوف ہے۔ بلے ! اف س کہ خالق کے لئے پکھ بھی میں۔ آئے جا کرچند دو سرے لوگوں پر گزر بل کے ! اف س کہ خالق کے لئے پکھ بھی خیس۔ آئے جا کرچند دو سرے لوگوں پر گزر بل کی اور جسے اور اس کے خوف ہے ہیں۔ آئے جا کرچند دو سرے لوگوں پر گزر بل کی اور جن اور اسے تھا دی کر ہے جس محلوق کی ہی طبع ہے اور اس کے جس اور اس کے بل کر خوف ہے۔ بل کی اور خل کی حقوق کہ ہی السلام نے فرایا کہ حکوم ہیں۔ آئے جا کرچند دو سرے لوگوں پر گزر اللہ توالی کی دول کہ جس میں اور جو میں اللہ میں فرایا کہ بے جگ تم جلال کی دو ہے اس کی عبادت کر رہے جس ای علی السلام نے فرایا کہ بے جس تر اللہ تو خل خل

محیت اللی کی علامتیں بے شمار میں کہ ان کے بیان کرنے کا یہ موقع نمیں ہال بعض علامتوں کا ذکر کرنا ضروری ہے۔ منملد ان کے یہ میں کہ انسان نفس کی خواہش پر اپنے محبوب یعنی اللہ طرور طل کے تحکم کو ترقیح دیتا اور اس کی عبت کو سب کاموں پر مقدم سمجعتا ہے لینی متقی و پر ہیز گار بذا ہے اور صدودِ شرعیہ کا ہر وقت لحاظ رکھتا ہے' دوم اللہ تعالی کی ملاقات کا شاکق ہوتا ہے اور موت ہے تحبراتا نمیں اور اگر زندگ عابتا بھی ہے تو محض اس لئے کہ معرفت جن چیتی بھی زیادہ حاصل ہو اتی ہی بہتر ہے ہا ہتا بھی ہے تو محض اس لئے کہ معرفت جن چیتی بھی زیادہ حاصل ہو اتی ہی بہتر ہے بل بیتنا زیادہ پڑے گا ای قدر پیدادار بھی زیادہ ہو گی' ای طرح جس قدر معرف کال ہو گی ای قدر مشاہرہ جمال چن میں لذت زیادہ حاصل ہو گی مو مقرم اللی اور کال ہو گی ای قدر مشاہرہ جمال چی میں لذت زیادہ حاصل ہو گی مو مقرم اللی اور

تضا و قدر پر راضی رہنا ہے کہ کوارا اور ناکوارا جو کچہ بھی چیش آیا ہے اس پر زبان یا ول سے شکوہ نمیں کرنا اب مناسب ہے کہ رمنا برقضا کا بھی کچھ بیان کر دیں تاکہ انسان کو دعوکا نہ ہو اور اس فوش قنمی میں کہ بچھ محبت النی حاصل ہو گلی ہے مغرور ہو کر نہ بیٹھ جائے کیونکہ محبت النی کا حاصل ہونا کوئی آسان چیز شیس ہے بلکہ نمایت دشوار ہے۔

## (۹) رضابر قضا

رمنا برتعنا سے مراد ہے ہے کہ اللہ تعالٰی کے لکھنے لینی فیصلے (تقدیر) پر رامنی ہونا۔

اللہ تعالی نے مسلمانوں کی شان میں فرمایا ہے کہ اللہ (ترویق) ان سے راضی ہے۔ رسول معبول صلی اللہ علیہ وسلم کا فرمان ویشان ہے کہ اللہ تبارک وتعالی جب کی بندہ کو محبوب بنایا ہے تو اے کمی معیبت میں جتلا کرتا ہے پس اگر وہ صابر بنا رمیتا ہے تو اس کو منتخب کرتا ہے اور اگر اس کی قضا پر راضی ہوتا ہے تو اس کو بر کردیدہ کر لیتا ہے۔ ایک مرتبہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے چند محابہ کرام رضوان اللہ اجمعین سے فرمایا کہ تم کون ہو؟ انہوں نے عرض کیا کہ یا رسول اللہ معلی اللہ علیہ وسلم ہم موسنین مسلمین ہیں۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ تسارے ایمان کی علامت کیا ہے انہوں نے عرض کیا کہ معیبت پر صرف للہ علیہ وسلم دادت پر شکر کرتے ہیں اور قضا پر راضی رہتے ہیں۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا "واللہ ! تم سے مومن ہو"

حضرت داؤد علیہ السلام پر وتی نازل ہوئی کہ اے داؤد (علیہ السلام)! تم ایک کام کا ارادہ کرتے ہو اور میں مجلی ارادہ کرنا ہوں تمر ہوتا دہی ہے جو میں ارادہ کرنا ہوں پس اگر تم میرے ارادہ و مشیت پر رامنی رہے اور مطیع و فرمانیردار بے تب تو میں تمہارے گناہ کی حلاق نجی کردل اور تم سے خوش مجلی رہوں گا اور اگر میرے ارادہ پر رامنی نہ ہوئے تو تحمیس مشقت و تلایف میں ڈالوں گا اور آخر کار ہو گا وہ جو میں چاہوں گا باقی مغت کی پریشانی تمہارے سرپڑے گی۔

رضا کا انکار:-

ایک فرقہ رضا کا منکر ہے اور اس کا خیال جس کو وہ دلیل سمجھ ہوئے ہے یہ ہے کہ جو چیزا پی خواہش کے خلاف ہو گی اس پر خوش اور راضی ہونے کے کوئی معنی

ی نیں ہیں البتہ ناکوار پر مبر مزور ہو سکتا ہے گریہ خیال نا سمجی اور کم ﷺ کی علامت ہے یاد رکمو کہ جس طرح وہ لوگ حبتِ اللی کے سمجھنے سے قامر رہے اس طرح رضا برقعا کی صورت کو نہیں سمجہ سکے۔ تلکیف پر رضا کی عظلی وجوہات:۔

اے طالبین حق اور لمبلنین اسلام سنو اور غور کرد کہ تکلیف پر راضی ہونا اور خواہش نفس و طبیعت کے خلاف پر راضی ہونا تمین وجہ ہے ممکن ہے۔ سر سایہ میں ت

(i) دنیا کی مخلوق تک میں دیکھ کو کہ فرطِ محبت اور جوشِ شوق میں انسان کو اکثر تکلیف اور درد محسوس نہیں ہوا کرما چنانچہ معشوق مار آ ہے گر اے تلایف نہیں ہوتی اور محبت کا درجہ تو بلند ہے انسان کی حالت غلبُہ شہوت اور غصہ کے جوش میں بھی الی ہو جاتی ہے کہ بدن پر زخم آجا تا ہے اور سر پیٹ جا تا ہے' خون بنے لگتا ہے اور جم الولهان ہو جابا ہے محراس دفت کچھ تکلیف بھی نہیں ہوتی ای طرح تم نے این حالت پر سمجھی نظرڈالی ہو گی کہ جس وقت کسی مرغوب چیز کی ہوس اور شوق میں محو د متغرق چلے جا رہے ہو اور کانٹا چھ جائے تو اس وقت اس کا درد محسوں میں ہو تا ہاں جب غصّه رفع اور شوق ختم ہو جاتا ہے مثلاً مرغوب شیخ مل جاتی یا اس کے صول میں ناامیدی ہو جاتی ہے تو اس وقت چوٹ اور کائنا چیضے کی تلکیف محموس ہونے لگتی ہے۔ پس جب ذرا ی محبت میں کی حالت ہوتی ہے کہ تکلیف محسوں نہیں ہونے پاتی تو زیادہ محبت میں تو تکی بڑی تلکیف کا بھی حس نہ ہو کا پھر جب یہ حالت دنیا میں موجود ہے کہ خون اور گوشت سے بنے ہوتے اس انسان کے عشق میں بیہ حالت ہے کہ جس کے پید کی اندر منوں نجاست بحری ہوئی ہے اور صوریت کی ناپائدار معمولی خوبی نے انا اثر پدا کر دیا ہے کہ آتھوں کی بیاتی مجی اس قدر تظلمی کرنے کی اور عوب محامن بن کر خوبال دکھائی دینے لگے تو رب جیل کے جمال ادل کا عاش اگر ناگوار کو گوارا اور ناپند کو پند کرتے گھے تو کیا بعید ب حالانکہ قلب کی بصیرت آکھوں کی بصارت سے ہر طرح مقدم اور اوٹی ہے ای بنا پر حضرت جنید بغدادی رحمتہ اللہ علیہ نے حضرت سری سقلی رحمتہ اللہ علیہ سے دریافت فرمایا کہ کیا marfat com

marial.com

**Click For More Books** 

محب کو مجمی بلا کی تطلیف ہوتی ہے آپ رحمتہ اللہ علیہ لے جواب میں فرایا کہ ہر کر نہیں' اگر ستر مرتبہ مجمی تلوار ہے مارا جائے تب مجمی تکلیف نہ ہو ایک عارف کا ایمان ہے کہ اللہ تعالٰی کی محبت کے سب جمعے اس کی پیدا کی ہوتی ہر چیز ہے محبت ہے یہاں تک کہ اگر دوزخ کو محبوب بنائے تو میں دوزخ میں ہی جانا محبوب سمجموں' اس کا مطلب یہ ہے کہ اس کی محبت کی دجہ ہے آگ میں جلنے کی بھی تلایف محسوں اس کا مطلب یہ ہے کہ اس کی محبت کی دجہ ہے آگ میں جلنے کی بھی تلایف محسوں باتی نہیں رہی بان اگر ہے تو بس اللہ عزوم کی تحفا و قدر پر راضی ہونا رہ گیا ہے' جو محصے ہر وقت حاصل ہے ایک صوفی کا حال کلما ہے کہ ایک مرتبہ ان کا چھونا پچہ تین دن تک کم رہا ان سے کہ اگر آگر آپ دعا مائلتے تو اللہ عزوم جل پچہ کو لونا دیتا اور گمشد کی کی یہ تکلیف نہ المانی پڑتی۔ انہوں نے جواب دیا کہ چی کہ کم ہونے سے زیادہ تکلیف میرے لئے یہ بھی تھی کہ میں اللہ تعالٰی پر اس کے تھم پر اعتراض کرتا۔

(ii) ودسری وجہ قضا پر راضی ہونے کی ہے ہے کہ تلایف کی صورتوں میں تلایف تو محسوس ہو کمر چو نکہ عقل نے ان کو بھر انجام لینی ملخ والے اجر و تواب پر مطلع کر دیا ہے اس لئے طبیعت اس تلایف کو بلا کلفت کوارا کرتی ہے اس کی مثال الی ہے جیسے طبیب کسی مرایض کو پینے کے لئے تلخ دوا تائے یا فصد کھلوانے کی ہدایت کرے تو اس صورت میں ظاہر ہے کہ اس تلخ دوا تائے یا فصد کھلوان تلایف ک مرایش کو اکلوی حاصل ہے اندا وہ ان تلایف دو باتوں کے تائے دوالے طبیب سے مرایش کو اکلوی حاصل ہے اندا وہ ان تلایف دو باتوں کے تائے دوالے طبیب سے توارت کی کوتاں کوں صوبتوں اور مشقوں پر راضی ہوتا ہے طال کہ طاج سوداکر اپنے سز طبیعت اس تلایف کو ناگوار سجھتی ہے کر چو تکہ عقل نے اس مشقت کا اچھا نتیجہ دو انجام سمجھا دیا ہے ای لئے دو ناگواری رمنا اور رغبت سے بدل جاتی ہے۔ لی دب درنا کے ناپائدار قائدوں کی ہے حالت ہو ان کی وجہ سے مسل موات میں مسلوم ہوتی۔ در تا ہے ای طرح مولو کر این مرکز دین کے ناپائدار قائمدوں کی ہے حالت ہو کہ دان کی وجہ سے مدین معلوم ہوتی۔ کا ای م

//ataunnabi.blogspot.com/

تو اخروی سعادت کے حاصل کرنے میں بلا و تکلیف اور خلاف بطبح مصیرتوں پر راہنی ہونے سے کیون تعجب ہو تا ہے۔ ایک پار سا حورت کو ایک مرتبہ تحوکر کلی اور پاڈں کا ناخن کٹ کر گر پڑا' اس تلایف سے بجائے ہائے واویلا کچانے کے ایک نیک پی بی مرور ہو نہں اور خوب مسکرا نیس لوگوں نے دریافت کیا کہ کیا حمیس تلایف نہیں ہوتی۔ عورت نے جواب ویا کہ چوٹ کتنے پر جو اجر آخرت میں ملے گا اس کی حلاوت نے تلایف کی تلخی کو چاٹ لیا۔ خلاصہ میہ ہے کہ جو محتص بچ دل سے اس کا لیتین کے ہوئے ہو کہ دنیا کی ہر تلایف پر اللہ حترو میل کی طرف سے اجر مرحت ہو گا اور ہر مصیبت و صدمہ پر اس قدر ثواب عطا ہو گا' جس کے مقابلہ میں اس عار منی تلایف کی کچھ حقیقت نہیں ہے تو دہ تلایفوں پر ضرور سربور اور شاداں ہو گا۔

(iii) تیری دجہ قضا بر راضی ہونے کی یہ ہے کہ اللہ مرد جل کے معاملات میں عجيب عجيب رموز و أترار مخفی <u>م</u>ي اور هر واقعه عجيب و حادثه جديده ميں ايک کيا ہیسیوں لطائف پوشیدہ ہیں جن پر راضی ہونا صاحبانِ بصیرت ہی کا منصب ہے کپس ان مصلحوں اور لطیفوں یر نظر کرنے سے تکلیف ' تکلیف سیس ہوتی بلکہ اس عالم فانی میں جو کچھ بھی ہو رہا ہے اور جس کو جاتل و احمق مخص تتویش و اضطراب شمجھے ہوئے ہے اور تعجب کرنا ہے اس کو صاحبانِ بعیرت سمجھ جاتے ہیں کہ یہ تعجب الیا بی ہے جیسا حفرت موٹ علیہ السلام کو حفرت خطر علیہ السلام کے ساتھ رہ کر ان واقعات کا تعجب ہوا تھا جس کا مغصل قصہ سورۂ کمف میں نہ کور ہے کہ دونوں ایک کشی میں بیٹھے تو حضرت خضر علیہ السلام نے کشتی کا ایک تختہ عیاثہ دیا' حضرت موک علیہ اللام تعجب کے ساتھ اعتراض کرنے لگے کہ یہ زیادتی کیوں کی؟ پر آگے بطے اور ایک لہتی میں پنچ کہ دہاں کے رہنے والول نے ان کے کھانے تک کی خرنہ کی۔ م بون بر دونول اس قصبه مي فلط ايك ديوار بر نظريزي جو مجلى مولى على حضرت خفر علیہ السلام نے اس کو سید حاکر دیا ' حضرت موئ علیہ السلام کو پھر تعجب ہوا کہ الی ب مروت قوم کے ساتھ جس نے مسافروں کے خورد و نوش کی مجی خبرند لی مفت احسان نه کرما چاہئے تھا' غرض جب تین مرتبہ اعتراض ہو چکا تب حسب قرارداد

حضرت خصر علیہ السلام سے مغارقت ہو گئی " یہ ظاہر ہے کہ حضرت مولی علیہ السلام کا ان واقعات پر تعجب کرنا محض اس دجہ سے تعاکد ان اسرار و رموز سے واقف نہ تھے جو ان واقعات میں تعنی تحقیق تیچ جب حضرت خصر علیہ السلام نے حضرت مولی علیہ السلام کو ان سے مطلع کر ویا کہ کشتی غریب ملاحوں کی تعلی اور بادشاہ وقت ظلما" محمح و معام کشتیوں کو منبط کر دہا تعا لندا میں نے اس کشتی کو عیب دار کر دیا تاکہ مسکینوں کی صورت معاش منبط نہ ہو جائے اور وہ نابالغ پچہ جے میں نے قتل کیا فطرتا" بردین پیدا معاور تعاق اور غالب اندیشہ تعاکد بالغ ہو کر اپنے مسلمان ماں باب کو گراہ کرے گا کہ دم شفت مادری و پر دی کی وجہ سے اس کے خلاف نہ کر سکیں گے قدا اس کا کام تمام کر ویا تاکہ اس کے بدلے ماہر ماں باب کو وہ سری اولاد طے جو ممالے و سمیر ہو اور کے نیچ تزانہ دیا کر چھوڑ گیا اور اس کو اللہ عزوج بن کے حوالے کر کے مرا تحا اس میں نے سیدها کر ویا تاکہ بالغ ہو کر اپنا ماں بندی کر علیں اس کا کام تمام میں میں میں میں دیوار کر جانے ہوں کو اللہ عزوج بن کے حوالے کر کے مرا تحا الدا اس میں نے سیدها کر دیا تاکہ الغ ہو کر اپنا ماں بند کر عمل کا میں مار کو این میں نے سیدها کر دیا تاکہ الغ ہو کر اپنا و این کہ تعن ہو موالے کر کے مرا تھا لندا ا میں نے موری کا تعبر رغ ہو کر چن داردوں کے علیہ میں اور دیوار کر اس دوت حضرت مولی کا تعبر رغ ہو گیا۔

ایک بزرگ کا قصہ ہے کہ وہ بنگل میں رج تھے اور انہوں نے ایک گدھا پال رکھا تھا جس پر اهداب لادتے تھے اور ایک کنّا رکھ چھوڑا تھا جو مکان کی تفاظت کیا کرنا تھا اور ایک مرغ پال رکھا تھا جو اذان دے کر صح بی سب کو جگا دیا کرنا تھا' اللہ کی شان کہ ایک دن لومڑی آئی اور مرغ کو کپڑ کر لے گنی ان کی بیوی ردنے گلی کہ پائے مرغ جاتا رہا بزرگ نے فرایا کہ رو مت اس میں بھتری ہو گی' اس کے بعد بیش آیا اور گدھے کو مار گیا اس وقت بیوی پھر رنجیدہ ہوئی تو بزرگ نے فرمایا ای میں خیریت تھی' رونے کی کوئی بات نمیں' اس کے بعد د فعتا "کتآ مرگیا اور بیوی پھر بار بار سے من کر بیوی کو تعب ہوا کہ مرج نقصان ہو رہا ہے اور خاوند بھلائی تھی۔ بار بار سے من کر بیوی کو تعب ہوا کہ مرج نقصان ہو رہا ہے اور خاوند بھلائی بھلائی

آرا اور عف محى كمول كا المي يد جلا مب كو لوث ليا اور أن يزرك اور أن كى یوی کے علاوہ سب ہی کو کرفار اور باندی غلام ما کر لے گئے اور مکان کا پتد نشان د من کی فوج کو اس سے چلا کہ کمی کے دروازے کا کتا آبٹ یا کر بھو تکتے لگے اور کی کا گدها ریک را تما اور کی کا مرغ این باتک بلند کر را تما- اس وقت ان بزرگ نے این ہوی سے فرایا کہ دیکھا کہ آج اس بادید نشین قوم کی برادی کا سبب یمی جانور بن گئے' پس اللہ تزوجل کا کتنا فضل تھا کہ ہمارے متنوں جانور پہلے ہی مر یج ' اگر آج وہ زندہ ہوتے تو ہم مجی دو مرول کی طرح وحمن سے باتھوں میں کر فار ہوتے۔ ایک نبی علیہ السلام تس پہاڑ کی کھوہ میں بیٹے ہوئے عبادت کر رہے تھ اور بہاڑ کے قریب ایک سوار آیا اور اس نے نفذی کی ہمیانی تو کمرے کھول کر زمین پر رکھ دی اور پانی بنے لگا اس کے بعد دہاں سے چلا گیا اور تعلی وہ بعول کیا ' تعوری دیر بعد ایک اور فخص آیا اور تھیلی کو وہاں پڑا دیکھ کر اس کو اٹھا لیا اور لے کر چک دیا' اس کے بعد ایک غریب مزددر سریر لکڑیوں کا کٹھا لادے ہوئے آیا اور کٹھا زمین ر ڈال کر آرام لینے کے لئے چشمہ کے کنارے بیٹھ گیا اتنے میں وہ سوار جس کی تھیلی ره گنی تقی گھرایا نہوا آیا اور تھیلی کو نہ پایا ادھر اُدھر دیکھا جب کوئی آدمی نظرنہ آیا تو اس بیچارے مزدور کے سر ہو گیا ہر چند اس نے انکار کیا کہ میں نے تعلی کو دیکھا بھی نیں مر سوار کو یقین نہ آیا' یمال تک کہ اس نے تکوار میان سے نکالی اور غریب مزددر کی گردن اڑا دی اس کے بعد پشت پھیری اور چلا گیا' میہ حال د کچھ کر پنجبر (علیہ اللام) نے بارگاہ اللی میں عرض کیا کہ اللی یہ تیرا واقعہ مجمی کتنا عجیب ہے کہ تھیلی س نے لی اور مارا گیا کوئی تھم ہوا کہ تم اپنا کام کرو جہیں مارے ملوق امرار میں دخل دینے کی حاجت نہیں بات ہے ہے کہ اس مزدور نے اس سوار کے باپ کو مارا تھا اہذا آج اس کا تصاص لیا گیا کہ متتول کے بیٹے نے اپنے باپ کے قاتل کو مار دیا اور اس سوار کے باپ نے ایک مرتب اس فخص کے مال میں سے ایک ہزار دیار لے لتے تھے جو کہ تھیلی لے گیا ہے قندا آج اس کی تلافی کی گئی کہ لینے والے قتص کی میراث ہی ہے ایک ہزار بی تنار کی تھیلی اس کو دلا دی گئی۔ غرض مطلب میہ ہے کہ جو

فخص اسرار کونیے پر ایمان لائے ہوئے ہے وہ اللہ تعالیٰ کے احکام قضا و قدر پر ہرگز تعجب نہ کرے کا اپنے تعجب پر تعجب ہو گا کہ شہنشانی مصلحوں کے راز نہ تو تھنے پر غلام کو تعجب کیوں ہوا؟ امر پالم حروف ترک نہ ہو :۔

شاید تم میه کهو که کافر اور گنگار جو کفر اور گناه کر رہے ہیں دہ بھی اللہ تعالی ہی کے تھم و ارادہ سے کر رہے ہیں تو ان کاموں پر راضی ہونے کے کیا معنی ہوں گے جبکه شرایعت کا میہ تھم ہے کہ کفر پر راضی ہونا بھی کفرہے اور کافر و گناہگار کو مبغوض سمجھتا بغض فی اللہ میں داخل ہے جو شرعا" محمود ہے اس لئے ہم تہیں رضا برقضا کا مطلب سمجماتے ہیں تاکہ خلجان باقی نہ رہے۔ دراصل امر بالمعروف فرض ہے ادر اس کا چھوڑنا رضا برقضا نہیں کہلا سکتا کیونکہ رضا ادر کراہیت ایک دوسرے کی ضد ہیں اور دو متغاد چیزیں ایک جگہ جنع نہیں ہو سکتیں۔ غاہر ہے کہ جس کام کو تم ناکوار ادر برا سمجھو گے اس نے نفرت ضرور کرد گے ادر جن کو اچھا سمجھو گے ضرور اس سے خوش ہو گے اور ناگواری و خوشی دونوں ایک کام پر ایک حیثیت سے ہر کز نہیں ہو سکتیں البتہ دد اغتبار ہے ہو سکتی ہیں مثلاً ایک فتحص تمہارا دشمن ہو ادر تمہارے و شمن کا بھی دستمن ہو تو اس کو قتل کرنا اس اعتبار ہے گوارا اور پند ہو گا کہ وہ بتمهارا دمثن ب حمراس اغتبار ب ناگوار اور ناپند ہو گا کہ وہ تمہارے دشمن کا بھی ومثن ہے کیونکہ دستمن کے دستمن کی بھی زندگی مطلوب ہوتی ہے تا کہ وہ اپنی دشتنی ک وجه سے تمہارے دشمن کو نقصان پنچا رہے ای طرح کفر گناہ گاری میں بھی دو حیثیتیں بی ' ایک توبیر کہ وہ اللہ تعالیٰ کے ارادہ اور مثیبت سے ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ کے تھم کے بغیر ذرہ بھی نہیں بل سکتا۔ پس اس اعتبار ہے تو اس کو قضا اور نقد ر کتے ہیں اور اس حیثیت سے اس پر ناگواری بھی نہ ہونی چاہئے بلکہ رضا ہونی چاہئے کہ اللہ تعالیٰ کا جو بھی کام ہے وہ مصلحت ے ہے البتہ اس گناہ میں دو سری حیثیت ہے ہے کہ یہ کفرو گناہ کافر اور گناہ گار فخص کا عمل اور کب ہے اور جو اللہ تعالی کے دشمن اور نافرمان ہونے کی علامت ہے ایس اس اعتبار سے بے شک ناگواری د marfat com

**Click For More Books** 

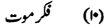
بنص ہونا جائے کیونکہ اللہ عروجل نے عظم دیا ہے کہ جس بندہ پر ہماری مخالف کی علامتیں دیکھا کرو تو اس سے بغض رکھا کرو' پس اللہ عزّ و جلّ کے تھم کی تغمیل کرنا اور کافرے بغض رکھنا بھی اللہ تعالیٰ کے تھم پر ہوا' اس کی مثال ایک سمجھو کہ مثلا تمارا پارا معثوق تم ے کے کہ میں تمارے عشق و محبت کا احتمان لول کا اینے غلام کو مجور کروں گا کہ وہ بچھے گالی دے اور چراس کو مار دوں گا کہ مجھے گالی کیوں دی توجو مخص میرے اس غلام ے بغض رکھ کا اس کو اپنا محب اور عاش صادق سمجموں گا اور جو اس ے محبت کرے گا میں اس کو اپنا دشمن سمجموں گا اب فرض کو کہ ایا ہی ہو لینی غلام نے تمہارے مجوب کو کولی دی اب تم ہی بتاؤ کہ اس غلام سے تم محبت رکھو کے یا بغض و عداوت اور جس وقت اس کی زبان سے محبوب کو گالیاں دیتے ہوئے سنو گے تو رامنی ہو گے یا ناراض۔ خاہر بات ہے کہ گالیاں تو اس وجہ سے ناگوار ہی گزریں گی کہ ان سے تمہارے محبوب کی بات کی ہتک ہوتی ہے اور کمی فخص کا ایبا کرنا تمہارے معثوق کے دعمن ہونے کی علامت ہے اور محوب کا دشمن که جس پر دشتنی کی علامتیں بھی موجود ہوں بے شک بغض اور عدادت ہ کے قابل ہے گر اس اغتبار سے کہ یہ تمہارے ہی محبوب کی تدبیر سابق کے موافق ظہور ہو رہا ہے کیونکہ جو کچھ غلام سے صادر ہوا ہے وہ محبوب ہی کے ارادہ اور تصد بے صادر ہوا کچھ بھی ناگواری نہ ہو گی بلکہ محبوب کی قدرت کا یقین ہو گا کہ اس نے اپنے غلاموں سے جو بھی کام لیتا چاہا لے لیا حتیٰ کہ اپنی محسن ذات کے لئے اینے ادنیٰ غلاموں کی زبان سے گالیاں نظوانی چاہیں تو اس میں بھی تمی کو سرتانی اور تحکم کی مخالفت و عصیان کی مجال نہ ہوتی ای طرح کافر کو کفر سمجھو کہ چو تکہ اللہ عزوجل ہی کے ارادہ ادر مشیت ہے ہو رہا ہے لغذا اس اعتبار سے تو ماگوار کزرنے کا سب ہو نہیں سکتا گر اس کے ساتھ ہی چونکہ اللہ تعالیٰ بی کی رضا اس پر نہیں ہے بلکہ کفر کرنا اللہ تعالی کے دشمن اور مبغوض ہونے کی علامت ب المذا اس اغتبار سے تو ماکوار گزرے گا' ای وجہ سے اس کو نصیحت بھی کی جاتی ہے اور تبلیغ حق مبھی کی جاتی ہے کیونکہ اپنے حقیق محبوب کا دشمن اپنا ہی دستمن معلوم ہوا کر آ ہے۔

کیا دعا مانگنا یا تدبیر کرنا چھوڑ دیا جائے؟

ای طرح رضا برقضا کے بیہ معنی بھی شیں ہیں کہ دعا کا مانگنا بھی چھوڑ دیا جائے اور تیرانداز نے جو تیر تمہاری طرف پھینکا ہے بادجود یکہ اس کو ڈھال پر روک سکتے ہو مگر اس کو نه روکو اور اپنے بدن بر لگنے دو اور یوں سمجھو کہ قضا پر راضی رہنا چاہئے الیا سمجھنا بھی جمالت اور خام خیالی ہے کیونکہ دعا مائٹکنے اور شرے محفوظ و تدبیر کرنے کا تو شرعا" تھم ہے اور محبوب کے تھم سے سرمانی منیں ہو تحق اندا یہاں رضا بر تصا کے معنی نہی ہیں کہ اللہ غزوجلؓ نے تمی شے کے حاصل ہونے کے لئے جو اسباب مقرر فرما دیئے ہیں ان کو اختیار کردیا کہ محبوب حمیس اپنے انتظام کا پابند دیکھ کرتم ہے رامنی ہو کہ اگر اسباب کا اختیار کرما چھوڑ دد گے تو محبوب کے مخالف اور رضائے محبوب کے دشمن کہلاؤ کے مثلاً کوئی بیاسا آدمی پانی پائے مگر اس کی جانب ہاتھ نہ بڑھائے اور یوں گمان کرے کہ میں تو پاس پر راضی ہوں کیونکہ پاس اللہ غرّوجلؓ کے تھم اور قضا و قدر ہے ہے اور قضا پر راضی رہنا چاہئے تو یہ فخص بے وقوف کہلائے گا اور اس کو شمجھا جائے گا کہ اللہ تعالی کے مقرر کئے ہوئے اسباب اور عادات چاریہ میں رضہ ڈالتا ہے یا حدود شریعت سے باہر لکلنا حابتا ہے تونے جو کچھ سمجھا ہے یہ تو رضا کے ہرگز معنی نہیں ہیں رضا کے تو صرف یہ معنی ہیں کہ اللہ تعالی پر ظاہر و باطن اور زبان یا دل دونوں میں ہے کوئی بھی کمی حالت پر اعتراض نہ کرے اور اس کے ساتھ ہی اس کے حکم کی بھی کتیل ہو اور جو انتظام اس نے عالم کے لئے تجویز فرما دیا ہے اس بے باہر نہ لکے بلکہ شرع احکام کا بورا بابند ہو اور جس طرح اللہ عزوجل کی مرضی ہے اس کے گزرنے کا سب ہو نہیں سکتا تمر اس کے ساتھ ہی چونکہ اللہ تعالیٰ ہی کی رضا اور اس پر نہیں ہے بلکہ کفر کرنا خدا کے وشمن اور مبغوض ہونے کی علامت ہے لندا اس اغتبار سے تو ناگوار گزرے گا' ای وجہ ے اس کو نصیحت بھی کی جاتی ہے اور تبلیغ حق بھی کی جاتی ہے کیونکہ اپنے حقیقی محبوب کا دستمن اینا ہی دستمن معلوم ہوا کرتا ہے۔

ای طرح رضا بر تضا کے بیہ معنی بھی نہیں ہیں کہ دعا کا مانگنا بھی چھوڑ دیا جائے

ادر تیز انداز نے جو تیر تمہاری طرف پینکا ہے بادجود یکہ اس کو ڈھال پر روک کیلتے ہو گر اس کو نہ ردکو اور اپنے بدن پر لگنے دو اور یوں سمجھو کہ قضا پر راضی رہنا چاہئے ایبا سجھنا بھی جہالت اور خام خیالی ہے کیونکہ دعا ماتھے اور شر**ے حفاظت و** تدبیر کرنے کا تو شرعا" تھم ہے اور محبوب کے تھم سے سرتانی نہیں ہو تکق اندا یہاں رضا برقضا کے معنی نہی ہیں کہ اللہ تعالٰ نے کمی شے کے حاصل ہونے کے لئے جو اسباب مقرر فرما دیئے ہیں ان کو اختیار کردیا کہ محبوب تمہیں اپنے انتظام کا پابند دیکھ کر تم سے راضی ہو کہ اگر اسباب کا اختیار کرنا چھوڑ دو گے تو محبوب کے مخالف اور رضائے محبوب کے دشمن کہلاؤ کے مثلاً کوئی پاسا آدمی پانی پائے گر اس کی جانب ہاتھ نہ برحائ اور ممان کرے کہ میں تو بیاس پر رامنی ہوں کو تکہ بیاس اللہ تعالی کے علم اور قضا و قدر سے بے اور قضا یر راضی رہنا چاہئے تو یہ مخص بے وقوف کہلائے گا اور اس کو شمجھا جائے گا کہ اللہ تعالٰی کے مقرر کئے ہوئے اسباب اور عادات جار یہ میں رخنہ ڈالتا ہے یا حدود شریعت سے باہر نطلنا چاہتا ہے اس نے جو کچھ سمجھا ہے یہ تو رضا کے ہرگز معنی نہیں ہیں رضا کے تو صرف سے معنی ہیں کہ اللہ تعالی پر خاہر و باطن اور زبان یا دل دونوں میں سے کوئی بھی <sup>ک</sup>بی حالت پر اعتراض نہ کرے اور اس کے ساتھ ہی اس کے تحکم کی بھی کتیل ہو اور جو انتظام اس نے عالم کے لئے تجویز فرا دیا ب اس ب باہر ند نظ بلکہ شرع احکام کا پورا پابند ہو اور جس طرح اللہ تعالی کی مرضی ہے اس کے حاصل کرنے میں این طرف سے کوئی ایجاد نہ کرے مثلا جب دعا کا عظم ہوا ہے تو ضروری ہے کہ اس کی فقیل ہو تاکہ خثوع و خضوع اور دل میں رقت کا اثر آئے اور وہ لیافت و استعداد حاصل ہو جس کی وجہ سے دل ر انوار و تجلیات کا ظہور ہو تکھے ای طرح اسباب کو بھی افتیار کیا جائے ماکہ سبب حاصل ہو البتہ اگر سبب کے بعد بھی مسبب حاصل نہ ہو تو نہ کوئی خلجان پیدا ہونا جاب اور نه رنجيده مونا جاب بلكه راضي رب اوريوں سمجھ كه سب تو في الحقيق موژ تھا لیکن اللہ عزّد جُلّ کا ارادہ یوں تھا کہ یہ مسبب بچھے حاصل نہ ہو لپں قضا و قدر اللي ير مجصه راضى رمها چاب المذا اگر وه شت بادجود وسائل و اسباب اختيار كرنے کے مجکی حاصل نہیں ہوئی تو دو <u>میرے حزن وغم یا</u> طرور دیکامت کا باعث نہیں ہو<mark>نی</mark>



اس باب میں اب تک ہم جن نو امور پر کلام کر بیکے ہیں سب ایک مرتبہ کے نہیں ہیں بلکہ ان میں سے بعض تو مقصود بالذات ہیں جیسے مقام رضا و محبت مقصود بالغیر (لیخی کمی اور وجہ سے مقصود ہوتا) ہیں مثلا توبہ و خوف اور صبرو زہر کیو تکہ مقصود در حقیقت قرب اللی ہے اور سے تمام مقامات راہ قرب کے معین ہیں خود قریب نہیں کیو تکہ قرب تو معرفت اور محبت سے حاصل ہوتا ہے اور معرفت و محبت بھی حاصل نہیں ہو سکتی جب تک کہ غیر اللہ کی محبت قطع نہ کر دی جائے اور غیر اللہ کی معرف و معرفت اور محبت سے حاصل ہوتا ہے اور معرفت اور محبت بھی حاصل نہیں ہو سکتی جب تک کہ غیر اللہ کی محبت قطع نہ کر دی جائے اور غیر اللہ کی مقدودت ہوتی اور زہد و توبہ ہی کے ذرائیہ سے قطع نہ کر دی جائے اور غیر اللہ کی بھی مودودت ہوتی اور زہد و توبہ ہی کے زوان کا تذکرہ کرنا بھی منامات حاصل ہوتی ہے موت کا یاد رکھنا بھی ہے ' لیڈا اس کا تذکرہ کرنا بھی منامب ہو کا تو الدی کو ذکر سے دنیا کی محبت دل سے جاتی رہتی ہے اور جب پی علاقہ قطع ہو کا تو الی میں اعانت حاصل مزود ترض کی محبت دل سے جاتی رہتی ہے اور زمین جو کہ تو محب ہو کا تو الی میں اعانت حاصل میں دی در موت کا یاد رکھنا بھی ہے ' لیڈا اس کا تذکرہ کرنا بھی منامب ہو کا تو الد مزو جل کی محبت دل سے جاتی رہتی ہے اور زمین ہو محب ہو کہ تی تو کی تو موت ہے مقطع ہو کا تو اللہ مزو دی تو کی محبت دل سے جاتی رہتی ہو اور زمین جس سے تو محب ہو تا ہو تا کے ہوں تر موت رہی ہوں تر ہوں تر ہو تا ہو گا تو اللہ کر رہے گی "

" مرکار دو عالم نُور مجسم صلی اللہ علیہ و سلم کا فران عالیشان ہے کہ لذتوں کو نوڑنے والی چڑ لیتی موت کا کثرت سے ذکر کیا کرد (ترزی و حاکم) اگم الموسنین حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنها فرماتی ہیں کہ میں نے ایک مرتبہ حضور پُرنُور صلی اللہ علیہ و سلم سے عرض کیا کہ یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم بردز محشر شداء کے ساتھ ادر مجلی کوئی ایٹے گا؟ آپ صلی اللہ علیہ و سلم نے فرمایا کہ ہاں دہ محض جو دن رات میں میں مرتبہ موت کو یاد کر لیتا ہے۔ (طبرانی) سرور کا تکات صلی اللہ علیہ و سلم فرماتے ہیں کہ موت جیسا کوئی واعظ نہیں ہے (طبرانی) لیتی تصبحت کرنے کو قو موت ہی کانی ہے اور اگر جانوردں کو موت کا اتنا علم ہو جتنا کہ بنی تم میں دد واعظ چھوڑے جاتا ہوں کھانے کو نہ طے (یہتی) ایک اور جگہ فرمایا کہ میں تم میں دد واعظ چھوڑے جاتا ہوں کہ ایک خاموش واعظ ہے لیتی موت اور دو مرا ناطق لیتی کویا واعظ ہے لیتی قرارتی کیم

موت کی ہولناکی :۔

موت بوی ہولناک چڑ ہے اور اس کے بعد کے واقعات اس سے مجمی نوادہ خوف ناک میں اور ان کا ذکر کرنا اور یاد رکھنا ونیا کو منتخض بنانا ہے اور اس وار ناپائیدار کی مجت کو دل سے نکال لیتا ہے اور ونیا کی مجت می ہر گناہ کی جڑ ہے کمی جب دنیا سے قلب کو نفرت ہوگی تو مب کچھ مل جائے گا اور دنیا سے نفرت اس وقت ہو کی جب کہ موت کا فکر اور خیال ہو گا کہ عنقریب ہم پر کیا آفت آنے والی ہے۔ فکر موت کس طرح ممکن ہے؟

فکر کا طریقہ یہ ب کہ کمی وقت خلوت میں بیٹھ کر سارے خیالات کو دل سے نکال وو اور قلب کو بالکل خالی کر کے توجہ اور عزم کے ساتھ موت کا وحیان کیا کرد۔ ادل اینے ان دوستوں ادر اعزاء اقارب کا تصور کرد جو دنیا ہے گزر کھے اور کیے بعد د کرے ایک ایک کا دهیان کرتے جاؤ که يه صور تم کمال چلي ملي يه لوگ کيم کیس امدین ابن ساتھ لے محت حرص و خواہشات نے ان میں اپنا کتنا ندر دیکھایا؟ جاہ و مال کی کیا کچھ تمنائص اور آرزو می ان کے دلول میں رہیں محر آج وہ مب خاک میں مل کئے اور منوں مٹی کے نیچ دب بڑے <u>میں</u> کہ کوئی مخص ان کا تجمی نام مجی نہیں لیتا اس کے بعد مرف والول کے بدن اور جم کا دھمان کرو کہ کیے حسین اور نازک بدن تے مراب پارہ پارہ ہو گئے گل کے ' سر کے ' بعد کے اور کیرے کوڑوں کی غذا بن مح اس کے بعد ان کے اصفاء اور جوارح می سے ایک ایک عفو کا دهیان کرد که ده زبان کیا مونی جو تمی وقت دیپ مونا جانتی می تعی تحق ده باتی کمال کئے جو حرکت کیا کرتے تھے دیکھنے والی آکھیں اور ان کے خواہورت عظیم کس کیرے کی خوراک بن کئے فرض ای طرم دھیان کرد کے توسعید بن جاؤ کے کو ظم مردر کا تات صلی اللہ علیہ وسلم کا فرمان عالیشان ہے کہ سعید وہ ہے جو دو مرول سے نعیت مامل کرے افروس کہ ہم موت جی ہولناک چزے فافل جن اس نشن ع

کہ ہم جے پاؤں سے روند رہے ہی ہم سے پہلے سینکوں آئے اور چل دیئے مر ہم سجیج بن کہ بیشہ میں رہی گے موت کا خطرتاک سفر در پش ب محر ہمیں کچھ برداہ منیں اس قدر خفلت طول اٹل نے پیدا کر رکھی ہے۔ اگر یہ جمالت رفع ہو تو موت کا وحیان آئے اسی لئے شفیع معظم نی کرم صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت عبداللہ بن عمر رمنی الله عنما کو نصیحت فرمانی که منبع مو تو شام کا فکر نه کرد اور شام مو تو منع کا خیال نه لاؤ اور دنیا میں آئے ہو تو زندگی میں وت کا سامان اور تندر تی میں موت کی فکر ر یو تلہ اے عبداللہ (رضی اللہ عنہ) ! کیا خبر کل تمہارا کیا نام ہو گا یعنی زندوں میں ہو گایا مردوں میں؟ جس شے کے آنے کا کوئی دقت مقرر نہیں اس کی فکر تو ہر وقت ہونی چاہتے پس اپنی امیدوں پر خاک ڈالو اور آرزدؤں کو بڑھنے نہ دو اللہ جانے کمنند بحر میں کیا ہو تا ہے (ترندی) حضرت اسامہ رضی اللہ عنہ نے سو دینار میں دو ممینہ کے دعدہ پر ایک کنیز خریدی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اسامہ (رمنی اللہ عنہ) کی حالت پر تعجب کرد کہ زندگی کا مجموسہ ایک دن کا بھی نہیں اور دو مہینہ کے دعدہ پر کنیز خریدی ہے کی طول امل ہے اللہ عزّد جلّ کی قسم ہے کہ میں نوالہ منہ میں رکھتا ہوں اور یقین نہیں کرنا کہ حلق سے پنچے ازے گا ممکن ہے کہ نوالہ کے کھاتے ہی اچھو یہ جائے پیندا لگ جائے اور دم نکل جائے 'لوگو اگر تمہیں عقل ہو تو سخود کو مردوں میں شار کرد' قتم ہے اس ذات کی جس کے قبضہ میں محمہ معلی اللہ علیہ وسلم کی جان ہے کہ جو کچھ دعدہ کیا گیا ہے وہ ضرور آنے والا ہے اور جو آنے والا ہے وہ بت قریب ہے اگر تمہیں جنت میں داخل ہونے کی خواہش ہو تو دنیا کی لاطا کل امیدوں کو کم کرد اور موت کو ہر وقت پیش نظر رکھو اور اللہ غزوجل ہے شرار جیما کہ شرائے کا حق ب انثاء جنت میں داخل ہو جاؤ گے۔ (ابن الى الدنيا)

marfat.com

Click For More Books

اس باب کی ضروری ہدایات

جو کچھ اب تک ہم نے بیان کیا ہے اس میں ہم حسیس بیدار اور متد بر کر کیے اور اللہ عزو جل کی جانب چلنے کا شوق دلا کچے ' پس اگر اب مجھ کان نہ لگاڈ کے یا ایں سنو کے جیسا کہ قصے کمانیاں سنا کرتے ہو تو اپنا ہی کچھ کھوڈ کے کمی کا کیا نقصان کرد کے اللہ عزو جل فرانا ہے کہ اس سے زیادہ خالم کون ہے جس کو پر دردگار کی آچن سے ضیحت کی گئی اور اس نے منہ پھر لیا اور بھول کیا کہ بردز قیامت نجانت کے لئے کیا بیجا؟ اور اگر قوجہ کے ساتھ دل کے کانوں سے سنو کے تو بے شک نفع پاؤ کے اور ہو چزیں مراط متفقیم سے روکے ہوتے ہیں انہیں چھوڑ دو گے۔ اصلاح قلب اور حب دنیا :۔

یاد رکھو کہ سلوک سے روکنے والی چیز دنیا کی محبت ہے ای نے اللہ مرّوج کل کی طرف سے غفلت پیدا کر رکھی ہے اور کبھی قیامت اور محدہ کے خالی ہونے کا وقت ہے اگر روزانہ منح کی نماذ کے بعد جو کہ صفائی ذہن اور معدہ کے خالی ہونے کا وقت ہے چند منٹ تنما بیٹھ کر اپنی حالت پر غور کیا کرد اور ابتداء و انتماء کو سوچا کرد اور تئس سے حساب لیا کرد توجمت نفع ہو اور اس کی صورت یہ ہے کہ نئس کو مخاطب کر کے کما کرد کہ اے نئس میں مسافر ہوں تاج ہوں ایدی سعادت اور انترام ہے اور میری عر میرا منافع ہے اور دائمی بیٹتی اور اللہ تحالی سے تجاب میرا خسارہ ہے اور میری عر میری کل یو تجی ہے کہ جر سانس ایک بیش قیمت جو ہر اور کو یا چروت نے جس سے ایدی سعادت حاصل ہو کتی ہے اور جب عر پوری ہو گئی تو تجارت ختم ہو گئی اور مایوں ہوتا پڑے گا۔ آج کا دن میری تجارت کا دن ہے اور اللہ تحالی بیچے دنیا سے فرصت دی ہے کہ آگر چاہوں تو تجارت میں نفع الحاؤں اگر اللہ تعالی بیچے دنیا سے الحالی ایت تو میں خواج کر کہ کا ش دنیا میں اور اللہ تحالی بیچے دنیا سے اور اللہ تحالی ہے جس

محاسبه نفس اور مراقبه کی کیفیت:-

اے نفس وہ دن آج کا ہے جو تحقب اللہ عزوجل کی طرف سے مہلت کا عطا ہوا ہے اب تو اپنا دعدہ یورا کر اور دیکھ کہ کیا کر رہا ہے اگر اس مہلت کو تونے غنیمت سمجها اور آج کا کام کل پر نه رکما تو آج کی تجارت کا منافع تخص مل کیا اور حسرت نه ہوئی اور اگر نوکل بھی زندہ رہے تو کچر یکی خیال کر غرض جب تک زندہ ہے اس دقت تک مردن کو نیا سمجھ اور اللہ عزوجل کے عنو سے دحوکا مت کھا کیونکہ بہ تیرا گمان ہی گمان ب ممکن ب کہ غلط لکھ اللہ تعالی کی معانی کچھ ضروری یا تیرا حق شیں ب جس کا مطالبہ اور ایفاء و ادا لازی ہو اور اگر مطابق ہوئی تب بھی نیک بندوں کے ثواب سے محروم ہی رہے گا اور اگر مرنے کے بعد حسرت کرے گا تو اس سے کیا نفع ہو گا جو کچھ ہونا تھا وہ ہو دکا ایک ایک سانس ننیمت اور ب بما موتی ہے۔ اس کے بعد اگر نغس یو چھے کہ اچھا بتاؤ کیا عمل کروں اور کیوں کر دقت کی قدر کروں تو اس کو جواب دے کہ جو چیز موت کی وجہ ہے جدا ہو جانے والی ہے اس کو چھوڑ دے اور جو شتے بائدار بے اور کسی وقت مجمی تیرا ساتھ نہ چھوڑے گی اس پر قبضہ کر لینی اللہ عزوجل کی معرفت حاصل کر اور اللہ عزوجل کی یاد سے مانوس ہو پھر اگر نفس کیے کہ بھلا دنیا کس طرح چھوٹ سکتی ہے اس کے علاقے تو قلب میں مضبوط اور متحکم ہو گئے اور ان کا ٹوٹنا دشوار ہے تو اس کو جواب دے کہ قلب ہی کے اندر ہے دنیا ہے علاقے کاف دے اور تلاش کر کہ دنیا کا کون سا علاقہ متحکم ہے کپس اس کی اول جڑ کاٹ یعنی اگر مال کی محبت زیادہ ہے تو اس کو نکال اور جاہ کی طلب قوی ہے تو اس کو چھوڑ وسیوں مہلک امراض کی تشریح اور علاج بیان ہو چکا ہے ان کو دکھے اور اللہ عزوجل کے کرم پر بھردسہ رکھ کر مستعد ہو جا کمر باندھ آمادہ ہو اور جس چیز کی نفس کو خواہش ہو اس کے خلاف کر پھر دیکھ کہ خلاصی ملتی ہے یا نہیں۔ اے نفس تو بیار ہے اور ہیہ عمر تیرے پر ہیز کا زمانہ ہے اور روحانی طبیب کیعنی رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم نے جن کی رامتی و سجائی سے تو بھی آگاہ ہے یوں فرمایا ہے کہ ذائقہ اور لذتیں **تیرے لئے معنر ہیں اور کڑدی دوائیں تیرے لئے نافع اور مفید ہیں کیا تجھ سے سنر ک** 

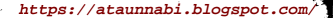
میجین اس امید پر برداشت خمین موسکتین که من بر بخی کر تدام سط کا بن اکر رامتہ کی تکلیف سے اکما با ب قو یاد رکھ کہ قافلہ نکل جائے کا اور قو جگل میں بدا رب گا کہ یا تو کوئی درندہ بخے تھا تر کھاتے گا یا یوں می بخکرا ہوا بلاک ہو جاتے گا۔ ا ۔ ننس بتا تو سمی کہ تجھے دنیا میں سمی چیزے رضبت ہے۔ میں اگر قومال چاہتا ہے تو مان لے کہ اچھا وہ مل بھی کیا اور تو بدا مال دار اور متول سیٹھ بن بھی کمیا کر پھر کیا اگر تو نظراغا کر دیکھے گا تو بے شاریںودی اور عیمانی ایسے طیس کے بن کے پاس تھھ ے زیادہ مال موجود ہو گا اور اکر تو عزت اور جاہ کا طلب گار بے تو اچھا قرض کر لے که به طلب تحکانے کلی اور نقجه عزت و جاہ حاصل بھی ہوتی تکر اس کا انجام اور حاصل کیا ہے اگر آنکھیں کھول کر دیکھے گا تو سینکٹوں احمق اور جامل کافر اور اللہ مرد جل کے نافرمان اور ذلیل اور کمینے بندوں کو ایسے حال میں دیکھے گا کہ ان کی عزت دنیا میں تھی سے زیادہ ہو رہی ہے۔ ان میں بہت سے لوگ ایے منصب حکومت اور مند جلال و دبد بر بیٹھ نظر آئیں کے جو تیتے بھی قید کرے جیل خانے پنچا کیے میں۔ پس اے نفس اگر تو ان آفتوں اور مصیبتوں نے نہیں گھرا ما جو عزت و جاہ کے حاصل کرنے میں انحانی پرتی ہیں اور ان بلاؤں ہے بھی نہیں ڈریا جو عزت حاصل ہوئے پیچھے سر پڑا کرتی ہیں تو ان ذلیل اور کینے شریکوں بی کا خیال کر کہ کیے کم تر لوگوں کا سائقی بننا چاہتا ہے کیا ایس بے وقعت اور حقیر چیز بھی حاصل کرنے کے قامل ہے <sup>جن</sup> کو ہر خسیس سے خسیس اور رڈیل سے رڈیل فخص بھی حاصل کر سکتا ب بلکہ حاصل کے ہوئے اور اتن حاصل کتے ہوئے ب کہ اگر تو پچاں برس مجمی کو خش کرے گا تو تیجھے کو نعیب نہ ہو گا اور اے نفس اگر تو دنیا سے اعراض کر کے آخرت کی جانب متوجہ ہو گا تو یاد رکھ کہ لگانہ روزگار اور کیتائے زمانہ بن جائے گا تیرا ثانی ہفت اللیم میں بھی نہ مل کیے گا۔ پس اے نفس اب توی بتا کہ کیا چڑ حاصل کرنے کے قابل ہے' اے نفس خوب یاد رکھ کہ تچھ سے زیادہ تیرا خیر خواہ کوئی نہیں ب تو کمی کے کہنے یا شنے پر نہ جا بلکہ دنیا اور دین دونوں کے انجام پر خود غور د فکر کر کے جواب دے کہ تیری رغبت کس چیز میں ہے۔

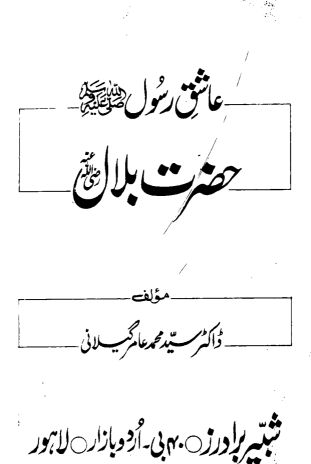
ای طرح اکر تم اپنے نغن سے مباحثہ و مناظرو کرتے رہے تو ایک دن یہ <sup>لغ</sup>ن تمہارا مطبع بن جائے گا اور تمہیں راہ متعقم بر لے چلے گا۔ پس اگر تم عقل مند ہو تو سمجھ کو کہ ہی نفس صماتھ مباحثہ کرنا بد حتیوں اور معتزلہ بلکہ دنیا بحر کے تمام مذاہب باطلم کے ساتھ مناظرہ کرنے کی بد نبت زیادہ ضروری بے کوئلہ دو سرول کی غلطیاں اور خطائیں جمہیں تچھ بھی نقصان پنچانے والی نہیں ہیں۔ اور اپنی خطا و غلطی کا مرور اپنے ہی اور وہال ہے کہ اس کا خمیازہ تم ہی کو بنگتنا ہے پس پہلو میں بیٹھے ہوئے خون کے پیاسے دشمن کو سب سے پہلے قمل کرما چاہئے اور جب اس سے نجات م کر اطمینان حاصل ہو جائے تب دو سردن کی خرایتی مناسب ہے تعجب ہے کہ اس د شمن کی جانب بھی توجہ نہیں ہوتی بلکہ یہ جو کچھ بھی مانگتا ہے دہی اس کو دیا جاتا ہے اور جو بھی میہ تحکم دیتا ہے فورا اس کی تعمیل کی جاتی ہے۔ اس کی درخواستوں کے منظور اور خواہشوں کے بورا کرنے میں غور و فکر اور عقل کے گھوڑے دوڑائے جاتے ہیں اور حیلوں اور تدبیروں سے کام لیا جاتا ہے بھلا سوچو تو سمی اگر کوئی فخص اپنے دامن کے پنچے ایک زہریلا کالا سانپ چھپائے بیٹھا ہو جو پھنکار مار رہا ہو اور اس کے ڈینے اور بلاک کرنے کی ٹوہ میں لگا ہو گرید شخص اس کی تو پردا نہ کرے اور دو مرب محض کے منہ سے کھیاں اڑانے اور چکھا جھلنے میں مشغول رہے تو اس سے زیادہ احمق اور بے وقوف کون ہو سکتا ہے؟ یہی تمہارا حال ہے کہ دو سرے کے ساتھ مباحثہ کرنے اور غیروں کے سید مص راستہ پر لانے کی فکر میں سرگرم ہو مگر اپنے نفس امارہ کے ساتھ مناظرہ کرنے اور اس تباہ کرنے والی شریر دشمن دین و ایمان کو زیر کرنے کی جانب مطلق توجہ نہیں کرتے۔

نفس کتے کی طرح ہے:۔

خوب سمجھ لو کہ جب تک نفس کے ماتھ ایک عرمہ دراز تک ای طرح مباحظ نہ رکھو گے اس وقت تک یہ نہمی سیدھا نہ ہو گا اور جب تک یہ سیدھا نہ ہو گا اس وقت تک نہ تم ے اللہ عزّوجلؓ کی یاد ہو تکے گی اور نہ مناجات میں لذت آئے گی ہ سلوک کی طرف توجہ ہو گی اور نہ صراطِ منتقم پر چلنے کی نگر :و گی اور ا martat.com

ای ای اور واجب و فرض سمجمو اور اکثر نفس کے ساتھ یہ میادشہ شروع کر دیا کو اور جب نفس تماری مخالف کرے تو اس کو ڈانٹو جعز کو اور ایمی سزا ور چو کاوگر اور بااثر ہو کیونکہ نفس کی خاصیت سنتے کی می ہے کہ جب تک ماز نہ کھاتے گا اس وقت تک اوب نہ پائے گا کچرا کر حمیس نفس کے ساتھ مناظر کرنے کی خواہی ہو تو احیام العلوم کی کتب الحاب والراقبہ دیکھو کہ اس محتر کتاب میں ان ایواب کے بیان کرنے کی محیا تش نمیں ہے اب آخر میں دعا کرد کہ اللہ عز دجل ایپ حمیب سرکار وہ عالم نُور مجسم صلی اللہ علیہ و سلم کے صدقہ و وسیلہ جلیلہ سے بچھے اور حمیس اپنی بے نہیں علم عطا فرایا ہے ان پر عمل کی تو نش کی بارش فرائے جن یاتوں کا اس لے اس کو حال بعا دے کہ ہم اپنے نفس پر گزری اصل کیفیت میں دیکھ لیں۔ (آمین بچاہ النبی طہ ولیزین (صلی اللہ علیہ و سلم)





فقترى التدميري توبه احكام ع التدس دوستي اذكار شبراني التذكى محرفت اولیائے پاکستان (اوّل دم) التركافتر ككزارصوفيار آقتاب ذنجان منازل ولايت خزينه اخلاق تذكره على احدمها بركلري املاق حسبنه اقران تعتوف رُوحاني عمديات بمارا اخلاق تزكيته القلوب رومانى دائرى ففرى دعظ (حصتها ول) بركات درود <sup>ر</sup>ئستى بىشى زيور قصص الاوليار مشنى فنسائل اعمال نازکی کتاب زوحاني اعتلاف ببغام تصطغ اسم اعكم خزينه درود شريف . فغري مجموعه دخلاتف آداب سُنْت نماز حنفي الحام زاز ببار ب رسول کی باری فایں م طهارت م زکون ماز مرجم 1) " E. يسير مرا درز ارد وبازار الابو ناش: martat com Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

したすたがしてい